نَضَّالِنْدُ امْرُءُ السِّعَ مِنَّا كُلْنَيُّا فِي ظَلْ يَجْتَى مُبُلِّعْتُ



# بانی عثه اصرحافظ زمیر بارنی ولا

رسول الله عَلَيْظِ نے فرمایا: 'میری امت میں قیامت تک ہمیشداییا گروہ رہے گا جے (الله تعالیٰ کی ) مدد حاصل رہے گی، جو انہیں چھوڑ دے گا وہ انہیں کوئی نقصان نہ پہنچا سکے كلُّ (سنن ابن ماجه: ٦ واللفظ له، سنن ترمذي: ٢١٩٢ و سنده صحيح) امام حاکم اللہ نے فرمایا: امام احمد بن حنبل اللہ نے حدیث کی تفسیر میں بڑی عمدہ بات کی ہے کہ طا نُفہ منصورہ جسے قیامت تک (بے پارومددگار) نہیں چھوڑا جائے گا اصحاب الحدیث ہی کا گروہ ہے۔اس تاویل (تفسیر) کا حقدار ان (اہل حدیث) سے بڑھ کرکون ہے جونیک لوگوں کے راستے پر چلے،آ ٹارِسلف کی پیروی کی اور رسول اللہ مَالَّيْظِ کی سنت کے ذریعے سے مخالفین واہل بدعت ( کے سامنے ڈٹ گئے اوران ) کا ناطقہ بند کردیا۔سبزہ زاراور مرغوبات کی پرعیش زندگی پرصحراء بے آب و گیاہ کے سفروں کوتر جیح دی اور اہل علم و اخبار کی صحبت کی خاطر سفری صعوبتوں سے لطف اندوز ہوتے رہے۔ (معرفة علوم الحديث،ص١١٢)

څونېر 137 ا ئې الگان 1438م | جوري 137 ء



أن الحدث فقالحيث وضيح الدحكا فنأف مناقب تحقيق وتنقيد

المنظمة المنظم





# نَضراللّٰه امرءً اسمع مناحديثًا فَحفظه حتى يبلغه اشاعة عفرو



كبب الالرخمالرجيم اَللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيْثِ



⟨س) شمار کے میں عَافظنه عِنظهبُ احسن الحديث 3 عَافظنهُ عَظِهِ بِ . فقهالحديث حافظ فرحسان البي سنت کےسائے میں 13 پروفیسر محرب کنبهم . فتنها نكار حديث اورعزيز الله بوهيو (قط:2) 18 29 كمز ورا مير ، فر مانِ رسول مَنْ ﷺ اورر جسر دُ فرقه (قبطه) 🌎 الوالاسجومج صديق رضه سيدناخالد بن الوليد رفايقيًّا كي طرف منسوب ايك مشهور روايت فسيراح ركاشف 38 ۔ سرز مین شام کے فضائل صحیح احادیث کی روشنی میں الواحمد وقاص زبير 45



## تفسيرسورهٔ ما ئده (۳۵ ـ ۳۷)

''اے لوگو جوا بمان لائے ہو! اللہ سے ڈرواوراس کی طرف قرب تلاش کرواوراس کی راہ کی میں جہاد کروتا کہتم کامیاب ہو جاؤ۔ بلاشبہ جن لوگوں نے کفر کیا، اگر واقعی ان کے پاس کی راہ مین میں جو کچھ ہے وہ سب اور (بلکہ) اس کے ساتھ اتنا اور بھی ہو، تا کہ وہ اسے روز و تیامت کے عذاب سے فدید دے دیں تو (بھی) ان سے قبول نہ کیا جائے گا اور ان کے لیے در دناک عذاب ہے۔وہ جائیں گے کہ آگ سے نکل جائیں، حالانکہ وہ اس سے ہرگز نکنے والے نہیں اور ان کے لیے ہمیشہ رہنے والاعذاب ہے۔'(المآئدة: ۳۵، ۳۲)

## فقه القرآن:

﴿ يَاكِنُّهُا الَّذِينَ الْمَثُوا النَّقُوا الله ﴾ العالو الله اوراس كےرسول نے جن امور كى خبر دى ہے ان كى تقد يق كرو، وعد ہُ تُواب اور وعيدِ عذاب پر ايمان ركھو۔ جن امور كاحكم ديا ہے المحس قبول كرو اور جن سے منع كيا ہے ان سے رك جاؤ، اپنے ايمان رائخ كرو اور نيك صالح الممال كے ذريعے سے اپنے رب اور اپنے نبى كى تقد يق كرو۔ (تفسير طبري ١٤/٥٥) ﴿ وَابْتَعُنُوا اللّٰهِ الْوَسِيدَةَ ﴾ ايسے الممال كے ذريعے سے الله رب العزت كا قرب تلاش كرنا جواسے ببند ہوں۔ ابنت عُول ا ابت عام مصدر سے امر جمع مذكر ہے، يعنى بحر پوركوشش كے ذريعے سے كسى چيز كوطلب كرنا۔ السو سيسلة: بروزن في عيْسلة مصدر بمعنى صفت ہے۔ وسيلہ كے معنی قربت كے ہاں اور النّہ ہے كى تقد يم سے حصر پيدا ہوگيا، يعنى صرف الله تعالى كا وسيلہ كے معنی قربت كے ہاں اور النّہ ہے كى تقد يم سے حصر پيدا ہوگيا، يعنى صرف الله تعالى كا

قرب اوراسی کا تقرب حاصل کرو۔

🖈 🏻 امام راغب اصفها فی وَمُلِقَّهُ نے کہا: وسیلہ.....در حقیقت توسل الی اللہ علم وعبادت اور مکارم شریعت کی بجا آوری سے طریق الہی کی محافظت کرنے کا نام ہے اور یہی معنی تقرب الى الله كے بیں اور اللہ تعالی كی طرف رغبت كرنے والے كو وَ اسِل كہاجا تاہے۔

(مفردات القرآن ۵۵۵/۲)

قرآن وحدیث ہے بھی وسلہ کا بہی معنی ومفہوم واصح ہوتا ہے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ﴿ أُولِيكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَعُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ ﴾ 'وه لوك جنسي يه يكارت بی، وه (خود) اینے رب کی طرف وسیله دُهوند تے بیں۔ " (بنی اسرائیل:٥٧) اور دلائل و براہین سے ثابت ہے کہ اللہ کا قرب حاصل کرنے کا واحد ذریعہ اعمال صالحہ ہی بي، كيونكه اعمال صالحه بى الله تعالى تك يبنجني كاوسيله بين - الله تعالى في مايا:

﴿ وَمَا آمُوالُكُمْ وَلَا آوُلادُكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَانَا زُلْفَى إِلَّا مَنْ امْنَ وَعَبِلَ صَالِحًا ﴾ ''اور نتمھارے مال ایسے ہیں اور نتمھاری اولا دجوشمھیں ہمارے ہاں قرب میں نز دیک کر ديم مرجوتخص ايمان لايا اورنيك صالح ممل كياـ' (سبا: ٣٧)

سورهٔ مائده کی ندکوره آیت میں: ﴿ وَ جَاهِنُ وَا فِيْ سَبِينَلِم ﴾ کے ذریعے سے بھی ان اعمال کے بارے میں خبر دی جارہی ہے جو قربِ الہی کا باعث ہیں، یعنی اعمال ہی کا

ني كريم مَثَالِيَّا فِي فَر مايا: (( وَ مَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ وَ مَا زَالَ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أَخْبَيْتُهُ....) ''اورمیرا بندہ جن جن عبادتوں کے ذریعے سے میرا قرب حاصل کرتا ہے،ان میں سے کوئی عبادت اتن پینز نہیں جتنی وہ عبادت پیندہے جومیں نے اس پر فرض کی ،میرابندہ نوافل کے و ذریعے سے (بھی) میراا تناتقرب حاصل کر لیتا ہے کہ میں اس سے محبت کرنے لگ جاتا البخاري:٢٥٠٢) البخاري:٢٥٠٢)

🖈 وسیلہایک مقام عظیم کانام بھی ہے۔ دیکھیے مسلم (۳۸۴)

🖈 وسیلے کا وہی مفہوم درست اور راج ہے جواویر ذکر کیا گیا ہے، علاوہ ازیں حجر وشجر، قبرو رہبریاکسی ذات و شخصیت کا وسیاراللہ کے ہاں پیش کرنے کا کوئی ثبوت نہیں ہے۔ تا ہم کسی زندہ نیک شخص یا ہزرگ سے دعا کروانے کوبھی وسیلہ کہا گیا ہے اور پیجائز ہے۔

و کیھئے سیح البخاری (۱۰۱۰) ایک مسلم ومومن کی عافیت اسی میں ہے کہ جو چیز جس قدر ثابت 📆 ہو،صرف اسے قبول کرے، اپنی طرف سے کسی قتم کا کوئی اضافہ نہ کرے۔

🖈 اعمال صالحہ کو بطور وسیلہ پیش کرنا بھی جائز اور ثابت ہے۔ دیکھئے صحیح ابنجاری (۳۴۲۵)وغيره ـ

🖈 لعض لوگوں کا بیکہنا که 'اس آیت میں وسیلہ سے مراد بیعت ِمرشد ہے'' (ضياءالقرآن ا/٢٦٦، تبيان القرآن ٢٢٦/١)

بالكل بے دليل اور خودساختہ ہے۔

الله تعالی کے قریب کرنے والی کا گُذُر تُفْلِحُون ﴾ الله تعالی کے قریب کرنے والی عبادات میں سے جہاد فی سبیل اللہ کا یہاں بطور خاص تذکرہ کیا اور یہ جہادنام ہے، کفار کے خلاف لڑائی میں اپنی بوری طافت صرف کرنے کا، مال، جان، زبان کے ذریعے سے اور دین الٰہی کی مددمیں اپنی مقدور بحرسعی وکوشش کرنے کا ، یعنی پیسب قرب الٰہی کا ذریعہ ہیں ، اور قربِ الہی فلاح و کامیا بی کی ضانت ہے۔

اللهُ آیت کے ہم معنی کئی ایک مقامات پر مختلف انداز میں تنبیہ فرمائی گئی ہے۔ارشادِ باری تعالی ہے: ﴿ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَنَابِ يَوْمِ فِلْ بِبَنِيْهِ ﴿ وَصَاحِبَتِهِ وَاخِيْهِ ﴿ وَفَصِيلَتِهِ الَّذِي تُتُونِيهِ ﴿ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَبِيْعًا لا ثُمَّةً يُنْجِيهِ ﴿ كَالَّا اللَّهِ الظَّى ﴾ ( الناه كار)مجرم اس دن کے عذاب کے بدلے فدیے میں اپنے بیٹوں کو، اپنی بیوی اور اپنے بھائی کو، اور 5 ا پنے کنبے کو جواسے پناہ دیتا تھااورروئے زمین کے تمام لوگوں کو دینا جاہے گا، پھراسے یہ 🖊





نجات ولا وے ( مگر) ہرگزیدنه هوگائ (المعارج: ١١ـ٥١)

نبي كريم مَا لَيْهِ إِن فرمايا: ' الله تعالى روز قيامت الشخص سے فرمائے گا جے آگ والول میں سب سے ہلکا عذاب ہوگا: اگرز مین میں جو چیز بھی تمھاری ہوتو کیا عذاب سے جان چھڑانے کے لیے (بطور فدیہ) وہ دے دو گے؟ وہ کہے گا؟ ہاں ،تواللہ تعالیٰ فرمائے گا: میں نےتم سے اس ہے کہیں زیادہ آسان چیز کا مطالبہ کیا تھا، جبکہ تو آ دم کی پشت میں تھا کہ میرے ساتھ کسی چیز کوشریک نہ بنانا مگر تو میرے ساتھ شریک بنائے بغیرٹلا ہی نہیں۔''

(صحيح البخاري:٢٥٥٧)

🖈 ﴿ يُرِيْدُونَ أَنْ يَتَخْرُجُوا مِنَ النَّارِ ﴾ مشرك وكافر كے ليے ابدى عذاب ہے وہ ہمیشجہم میں رہیں گے، جیسا کہ ارشادِ باری تعالی ہے: ﴿ كُلَّمَاۤ ٱرَادُوۡۤۤۤا ٱنۡ يَتَخْرُجُوْا مِنْهَا مِنْ غَيِّد أُعِيْدُ وُا فِيْهَا ﴾ ' جب بھی وہ ارادہ كريں كے كه تخت تھٹن كى وجہ سے اس سے نکلیں،اس میں لوٹادیے جائیں گے۔'' (الحج:۲۲)

(۱) قارئين كرام! بعض وجوبات كى بناير "ماهنامه اشاعة الحديث" أيك سال

(2016ء) بندر ہاہے۔احباب کے مسلسل و بھریوراصرار پراب جنوری 2017ء ﴿ سے دوبارہ اجراء كياجارہا ہے۔ ولله الحمد

ہم اللّٰدرب العزت کے حضور دعا گوہیں کہ اسے بغیر کسی تعطل و تأخر کے با قاعد گی کے ساتھ ہر ماہ بروفت شائع کرنے کی توفیق عطافر مائے اور محدث العصر حافظ زبیرعلی زئی رِطلسّہ، کے لیےاسے صدقہ جاربہ بنادے۔ آمین۔

(۲)اس ماہِ جنوری کے شارے میں''انوارانسنن اورتوضیح الاحکام''صفحات کی کمی کے باعث شائع نہیں ہو سکے، عالمی حالات کے پیش نظر'' فضائل ِسرز مین شام'' قندِ مِکرر کے و طور پرشائع کیا جار ہاہے۔

٥٤١) وَعَنْ آبِيْ هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ سَلَيْكَمَ : ((مَنْ غَسَّلَ مَيِّتًا فَلْيَغْتَسِلُ)) رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهَ، وَ زَادَ أَحْمَدُ، وَ التِّرْمِذِيُّ، وَأَبُوْدَاوُدَ: ((مَنُ

سیدنا ابو ہر برہ ڈلٹنٹ سے روایت ہے کہ رسول الله مَالِیَّتُوَّا نے فر مایا: '' جو خص میت کونسل دے اسے عسل کرنا چاہیے۔'' اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ، اور احمد ، تر مذی اور ابو داود نے بیہ اضافہ بھی بیان کیا:'' جواہےاٹھائے وہ وضوکرے۔''

### تحقيق الحديث: صحيح.

تخريج: سنن ابن ماجه: ١٤٦٣، مسند أحمد ٢/ ٢٧٢ ح ٧٦٧٥، سنن الترمذي: ٩٩٣، وقال : "حسن" سنن أبي داود: ٣١٦١، ٣١٦٢ وللحديث طرق و شواهد.

 ◄ بعض اہل علم اس حدیث کی بنیاد پرمیت کونسل دینے والے پرغسل کرنا واجب قرار دیتے ہیں، کیکن کچھ دلائل ایسے موجود ہیں جواسے استخباب کی طرف پھیرتے ہیں اور وہ

\* سیدنا عبدالله بن عمر دلالتی نے فرمایا: ہم میت کونسل دیا کرتے تھے، پھر ہم میں سے بعض عسل كر لية اوربعض نهيل كرتے تھے۔ (إست ده حسن ، سنن الدار قطني ٢/ ٧١،٧١ ح ١٨٠٢ ، السنن الكبرى للبيهقي ١/ ٣٠٦)

اوربياصول مقررومسلم ہے كە صحابة كرام جب "كُنَّا نَفْعَلُ" وغيره جيسے صيغے استعال [7]

کریں تو وہ حکماً مرفوع حدیث ہی ہوتی ہے جس سے واضح ہوجا تا ہے کہ عہد نبوت میں بھی اسعسل كوواجب يالا زمنهين سمجها جاتا تهابه

\* نافع برالله نے کہا: ہم میت کونسل دیتے ، پھر ہم میں سے بعض وضو کر لیتے اور بعض عنسل کرتے تھے، بعدازاں ہم اسے کفن پہناتے ، پھر ( قبرستان لے جانے کے لیے ) اسے اٹھاتے اوراس کی نماز جنازہ ادا کرتے جبکہ ہم دوبارہ وضونہیں کرتے تھے، کیکن سیدنا عبدالله بن عمر ر اللينور (ہمارے اس امریر) کوئی نکیز ہیں فرماتے تھے۔

(جزء أبي الجهم: ٦٨ وسنده صحيح)

\* سیدناعبدالله بن عباس ڈیلٹی نے فرمایا: جبتم اپنی کسی میت کونسل دوتو تم پر کوئی عسل (واجب) نہیں، کیونکہ تھاری میت نجس نہیں شمصیں یہی کافی ہے کہاینے ہاتھ دھولو۔

(سنن الدارقطني ۲/ ۷۵ ح ۱۸۲۱ و سنده حسن)

معاذه رِجْ النَّهُ ہے روایت ہے کہ سیدہ عائشہ رُلِیْجُنّا سے دریافت کیا گیا: کیا فوت شدہ کو عسل دینے والے پر عسل کرنا (واجب) ہے؟ انھوں نے فر مایا جہیں۔

(مصنف ابن أبي شيبة: ١١١٤ وسنده صحيح)

واضح رہے کہ سیدہ عائشہ طافیہا اس مرفوع حدیث کی راویہ بھی ہیں جس میں میت کو عنسل دے کرغسل کرنے کا ذکرہے۔

لبعض اہلِ علم کے نز دیک میرحدیث منسوخ ہے، جبیبا کہ امام ابوداود رٹراللہ نے فرمایا: "هَـذَا مَـنْسُـوخٌ وَ سَمِعْتُ أَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلٍ ، وَ سُئِلَ عَنِ الْغُسْلِ مِنْ غَسْلِ الْمَيِّتِ فَقَالَ: يُجْزِيْهِ الْوُضُوءُ. " يور حكم)منسوخ بـ مين فام احمد بن حنبل وطلا سے سنا، ان سے سوال کیا گیا کہ میت کونہلانے سے عسل کرنا کیا ہے؟ انھوں نے فرمایا: اسے وضوکا فی ہے۔ (سنن أبي داود: ٣١٦٢)

> امام ابن شاہین بھی اسے منسوخ ہی سمجھتے ہیں۔ وكيك ناسخ الحديث و منسوخه (ص١٣٥)

کیکن ہمارے نزد یک راج یمی ہے کہ میت کوعسل دینے والے پرعسل واجب نہیں بلکہ مستحب ہے، تاہم اسے منسوخ قرار دینا درست معلوم نہیں ہوتا۔واللّٰداعلم

 ♦ اسی طرح میت کو کندها دینے والے پر بھی وضو واجب نہیں بلکہ مستحب ہے، جبیبا کہ اوپرنافع بطلالی کے اثر سے واضح ہور ہاہے، نیز جمہوراہل علم کا یہی موقف ہے۔

٥٤٢) وَعَـنْ عَائِشَةَ اَنَّ النَّبِيَّ ۖ وَيَوْمِ لَكِيانَ يَـغْتَسِلُ مِنْ اَرْبَع: مِنَ الْجَنَابَةِ، وَ يَوْمِ الْجُمْعَةِ، وَمِنَ الْحِجَامَةِ، وَمِنْ غُسْلِ الْمَيِّتِ. رَوَاهُ اَبُوْدَاوُدَ.

سیدہ عائشہ ڈاٹٹیا سے روایت ہے کہ نبی کریم مثاقاتی جارچیزوں کی وجہ سے مسل کیا کرتے تھے: جنابت ہے، جمعہ کے دن ،مینگی لگوا کر اور میت کونسل دے کر۔اسے ابود اود نے روایت کیا

## تحقيق الحديث: إسناده حسن.

تخريج: سننن أبسي داود: ٣٤٨، ٣١٦٠، ابن خنزيمة: ٢٥٦، 🎝 المستدرك للحاكم ١/ ١٣ ح ٥٨٢ ، مصعب بن شيبه وجمهور في ثقة قرار ديا ب، لہذاان کی حدیث حسن درجے سے کم نہیں۔

عسل جنابت فرض ہے، جبیا کہ سابقہ احادیث (۳۳۳، ۳۳۳، ۴۳۳ وغیرہ) سے

♦ جمعہ کے دن عسل مستحب ہے۔ دیکھئے صدیث سابق: ۵۴۰

💠 سینگی لگوانے کے بعد بھی غسل مستحب ہے نہ کہ واجب، جمہور اہل علم نے یہی مرادلیا م\_ و كيك صحيح ابن خريمة (قبل حديث: ٢٥٦) اور شرح السنة للبغوى (٢/ ١٦٧)

میت کونسل دینے کے بعد غسل کرنا بھی مستحب ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھئے حدیث **9** سابق(۱۹۵)

٥٤٣) وَعَـنْ قَيْسِ بْنِ عَاصِمٍ أَنَّهُ أَسْلَمَ، فَامَرَهُ النَّبِيُّ وَلَيْهَيَّ إِأَنْ يَغْتَسِلَ بِمَآءٍ وَسِدْرٍ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَاَبُوْ دَاوُدَ وَالنَّسَائِيُّ.

سیدنا قیس بن عاصم ڈاٹنی سے روایت ہے کہ انھوں نے (جب) اسلام قبول کیا تو نبی کریم مَنَا لِيَا إِنْ نِي مِن مِي كَهِ وه ايسے پانی سے تسل كريں جس میں بيری كے پتے ملے ہوئے مول \_اسے تر فدى ،ابوداوداورنسائى فے روایت كيا ہے۔

### تحقيق الحديث: صحيح.

تخريج: سنن الترمذي: ٢٠٥ وقال: "حسن"، سنن أبي داود: ٣٥٥، سنن النسائي ١/ ٩٠١ ح ١٨٨ وسنده حسن ، اسابن خزيمة (٢٥٤ ، ٢٥٥) ابن حبان (٢٣٢) اورابن الجارود (١٤) وغيره في حج قرار ديا ہے۔

- ◄ سيدنا ثمامه رفائيًّ جب دائره اسلام مين داخل موئ تو نبي كريم عَالَيْنِ ن أَضين بهي عُسل كرنے كاتكم ديا تھا۔ وكيھے مسند أحمد ٢/ ٤٨٣ ح ١٠٢٦٨ ، ابن الجارود: ١٥، ابن حبان: ١٢٣٩، ابن خزيمة: ٢٥٣ وغيره
- 💠 کبھش اہل علم کے نز دیک نومسلم کے لیے شسل کرنا واجب ہے، کیونکہ حدیث میں امر ہے اوراس سے وجوب لازم آتا ہے۔
- 💠 جمہوراہل علم کے نز دیک بیمستحب ہے، کیونکہ بعض قرائن اسے وجوب سے استحباب کی طرف پھیرتے ہیں۔احادیث میں کئی نومسلموں کا ذکر ملتاہے جھوں نے اسلام قبول كرنے كے فوراً بعد ميدان جهاد كارخ كيا اور شهادت كے منصب پر فائز ہو گئے۔اسلام قبول کرنے سے شہادت تک کا دورانیہ اتنا کم تھا کہ انھیں کوئی عمل کرنے کا موقع ہی نہیں ملا۔ و يكھئے صحيح البخاري (٢٨٠٨) سنن أبي داود (٢٥٣٧ وسنده حسن)
  - اور شعب الايمان (٤٠٠٨) وغيره-10 هـ امام ابن خزيمه رئيلية (قبل حديث: ٢٥٣) نے بھی اسے مستحب کہاہے۔

امام بغوی ﷺ نے فرمایا: اہل علم نومسلم آ دمی کے لیےاسے مستحب قرار دیتے ہیں کہوہ عنسل کرے اور کیڑے دھوئے ، جمہوراہے واجب نہیں سمجھتے۔ (شرح السنة ٢/ ١٨٢)

## (الفَصْيِلُ الشَّالِيْثُ

3\$4) عَنْ عِكْرِمَةَ قَالَ: إِنَّ نَا سًا مِنْ أَهْلَ العِرَاقِ جَاءُ وْ ا فَقَالُواْ: يَاابْنَ عَبَّاسٍ! أَتَرَى الْغُسْلَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَاجِبًا؟ قَالَ: لَا، وَلَكِنَّهُ ٱطْهَرُ وَ خَيْرٌ لِّمَنِ اغْتَسَلَ، وَمَنْ لَـمْ يَـغْتَسِـلْ فَـلَيْسَ عَلَيْهِ بِوَاجِبٍ، وَ سَأُخْبِرُكُمْ كَيْفَ بَدَأً الْغُسْلُ، كَانَ النَّاسُ مَجْهُوْ دِيْنَ يَلْبَسُوْنَ الصُّوْفَ، وَيَعْمَلُوْنَ عَلَى ظُهُ وْرِهِمْ، وَكَانَ مَسْجِدُهُمْ ضَيَّقًا مُقَارِبَ السَّقْفِ، إِنَّمَا هُوَ عَرِيشٌ، فَخَرَجَ رَسُوْلُ اللهِ صَلَا عَلَيْكُمُ فِي يَوْمٍ حَارً ، وَ عَرِقَ النَّاسُ فِي ذَالِكَ الصَّوْفِ، حَتَّى ثَارَتْ مِنْهُمْ رِيَاحٌ الْذِي بِلْلِكَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا، فَلَمَّا وَجَدَ رَسُوْلُ اللَّهِ سَلْكَمَّ تِـلْكَ الرِّيَاحَ ، قَالَ: ((يَا أَيُّهَا النَّاسُ ! إِذَاكَانَ هَذَا الْيُوْمُ، فَاغْتَسِلُوْا، وَلْيَمَسَّ ٱحَدُّكُمْ ٱفْضَلَ مَا يَجِدُ مِنْ دُهْنِهِ وَطِيْبِهِ) قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: ثُمَّ جَآءَ اللّٰهُ بِـالْـخَيْـرِ، وَلَبِسُـوْا غَيْرَ الصُّوْفِ، وَكُفُّوا الْعَمَلَ، وَوُسِعَ مَسْجِدُ هُمْ، وَ ذَهَبَ بَعْضُ الَّذِي كَانَ يُؤْذِيْ بَعْضُهُمْ بَعْضًا مِنَ الْعَرَقِ. رَوَاهُ أَبُوْدَاوُدَ. عكرمه رطلين كابيان ب، المل عراق مين ب بعض لوك آئ اور كهني لكه: ا ابن عباس! کیا آپ جمعہ کے مسل کو واجب سمجھتے ہیں؟ انھوں نے کہا: نہیں، کیکن بیزیادہ یا کیزگی کا 🧇 باعث اورغسل کرنے والے کے لیے بہتر ہے اور جوٹسل نہ کرے اس پر واجب نہیں۔ میں تتعصیں بتا تا ہوں کو شسل کیسے شروع ہوا؟ لوگ محنت ومشقت کرتے تھے،اونی لباس زیب تن کرتے ، اپنی پشت ( کمر) پر سامان ڈھوتے تھے، جبکہ ان کی مسجد بھی تلگ اور پیچی حجیت والی تھی، گویا چھپر ساتھا۔ ایک گرم دن رسول الله منگانیکم تشریف لائے اور لوگ اونی لباس میں کسینے سے شرابور تھے حتی کہ وہ یُوکی صورت اختیار کر گیا اور انھیں ایک دوسرے سے 11 اذیت پینچی ۔ رسول الله منافیلاً نے جب بیہ بومحسوس کی تو فر مایا: ''لوگو! جب بیر (جمعہ) دن ) ہو کر

W S



تو عنسل کرواور جے عمدہ تیل اورخوشبومیسر ہووہ استعال کیا کرے''ابن عباس (مُنْاتُمُّ) نے کہا: پھراللہ تعالی نے (معاشی) عالات میں بہتری پیدا کردی، انھوں نے اونی کپڑے کے علاوہ لباس زیب تن کر لیے اور مشقت والے امور سے بھی کفایت ہوگئ، ان کی مسجد وسیع ہو گئی اور ایک دوسرے کواذیت پہنچانے والے لپینے (کی بو) ختم ہوگئ۔ اسے ابو داود نے روایت کیا ہے۔

### تحقيق الحديث: حسن.

تخریع: سنن أبي داود: ٣٥٣، اسے ابن خریمة (١٧٥٥) حاکم (١/ ٢٨٠، ٢٨١) اور ذہبی نے مجمح قرار دیا اور حافظ ابن جرنے (فتح الباري ٢/ ٣٦٢) حسن کہا ہے۔

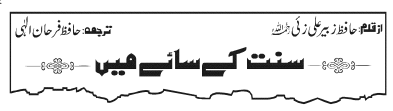
### فقه (الحديث

♦ حدیث (۵۴۰) کے فوائد میں ہم نے واضح کیا تھا کہ جمعہ کے دن عسل واجب نہیں
 بلکہ مستحب ہے۔ مذکورہ بالا روایت میں سیدنا عبداللہ بن عباس ڈھاٹھا کا فتو کی بھی یہی ہے۔

سیدنا ابن عباس و النای نام کمل پس منظر بیان کر دیا ہے کہ نبی کریم مثل ایک نے جمعہ کے دن خسل کا حکم کیوں دیا تھا؟ چنا نچہ آج بھی اگر کوئی پیعلت محسوس کر نے تاکہ جانا چا ہے تاکہ وہ اہل ایمان کی اذبیت کا باعث نہ ہے۔

# ذ کرالهی کی اہمیت

سيدنا ابو هربره و النَّفَقُ سے روایت ہے کہ نبی کریم مَنَا اللَّهِ اَنْ فَر مایا: ((مَسَنُ أَكُتُ وَ مِسَنُ فِي ذِكُو اللّٰهِ تَعَالَى، بَوِئَ مِن النَّفَاقِ)) "جَسُخُص نَے كثرت سے الله تعالى كاذكر (كرنالازم)كرليا، وه نفاق سے برى موكيا۔ "(السمعہ مالاوسط: ١٩٣١؛ المعجم الصغير للطبرانى: ٩٧٤؛ الترغيب فى فضائل الأعمال: ١٦١؛ العلل و معرفة الرجال للامام احمد: ٥٣٠ واللفظ له و سنده حسن)



## یہ بھی صدقہ ہے

## ققه الحريث:

صحيح مسلم: ٢٠٠٩ (٢٣٣٥)\_

علامهابوزرعهالعراقی نے اس حدیث کی شرح میں آٹھ فوائدذ کر کیے ہیں:

① جوڑ سے مراد ہڈیوں کے جوڑ ہیں اور بیدانسانی جسم میں تین سوساٹھ (۳۲۰) ہیں، جسم میں تین سوساٹھ (۳۲۰) ہیں، جسیا کہ وضاحت کے ساتھ صحیح مسلم (۲۳۳۰/۲۳۳۰) میں سیدہ عائشہ ڈاٹٹا کی حدیث سے

ثابت م كدرسول الله مَا اللهِ مَا اللهُ عَلَيْ إِنْ عَلْم عَلَي اللهُ مُعلَى إِنْسَانِ مِنْ بَنِي آدَمَ عَلَى سِتِّينَ وَثَلَاثِ مِائَةِ مَفْصِلٍ، فَمَنْ كَبَّرَ اللَّهَ، وَحَمِدَ اللَّهَ، وَهَلَّلَ اللَّهَ، وَسَبَّح اللَّهَ، وَاسْتَغْفَرَ اللَّهَ، وَعَزَلَ حَجَرًا عَنْ طَرِيقِ النَّاسِ، أَوْ شَوْكَةً أَوْ عَظُمًا عَنْ طريقِ النَّاسِ، وَأَمَرَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ نَهَى عَنْ مُنْكُرِ، عَدَدَ تِلْكَ السِّتِّينَ وَالثَّلَاثِ مِائَةِ السُّلَامَي، فَإِنَّهُ يَمْشِي يَوْمَئِذٍ وَقَدْ زَحْزَحَ نَفْسَهُ عَنِ النَّارِ)) وَفِي رِوَايَةٍ ((یُکمْسِکُ))''بلاشبہ بی آ دم میں سے ہرانسان کی پیدائش تین سوساٹھ (۳۲۰)جوڑوں کے ساتھ ہوئی ہے، پس جوکوئی اللہ اکبر کہے، لا الہ الا اللہ کہے، الحمد للہ کہے، سجان اللہ کہے، استغفراللہ کہے،عام راستے سے پھر ہٹادے،عام راستے سے کا نٹایا ہٹری ہٹادے، نیلی کاحکم دے، برائی سے روک دے، ان تین سوساٹھ (۳۲۰) جوڑوں کے برابر (بیمل کرلے) تو وه زمین پراس طرح چلے گا کہا ہے آپ کوآگ سے محفوظ کر چکا ہوگا۔''ایک روایت میں ے: "يُمْسِي" لعنى شام يادن كا اختام اس طرح كرے كاكه .....

🕑 دیگر قرائن کی روشنی میں اس حدیث ہے ان اعمال کا وجوب ثابت نہیں ہوتا، جیسا کہ سیدنا ابو ذر دلائفیًا سے مروی ایک دوسری حدیث میں ہے: ''ان سب کے بدلے میں دو رکعت جو جاشت کے وقت پڑھی جائیں وہ کافی ہوجاتی ہیں،اوریہ بات طےشدہ ہے کہ نوافل فرائض کابدل نہیں ہو سکتے ،اوراس بات پر بھی اتفاق ہے کہ عمومی طور پر چاشت کی نماز

 کیھی عبادات اور نوافل ایسے ہوتے ہیں جن پر مداومت کرنی چاہیے، کیوں کہ ایک دن کی عبادت دوسرے دن کے لیے کافی نہیں ہوتی ، جبیا کہ حدیث کے الفاظ ہیں: ''ہردن جس میں سورج طلوع ہو۔''

 صلح کا درس دیا گیا ہے، بیمستحب اور پہندیدہ عمل کے ہے،اگراس عمل کو واجب قرار دیا جائے تو اس سے مراد وہ لوگ ہیں جوامارت وقضا کے ا

 اس حدیث میں ایک عاجز آدمی کوسواری پرسوار کرنے اور اس کا سامان اٹھا کرسواری پرر کھنے کی بھی ترغیب ہے۔

🛈 کلمه طیبه کے دومعانی میں: پہلامعنی بیر کہ کسی سائل کو برے (وسخت) الفاظ کی بجائے (نرم و) میٹھے بول سے واپس کیاجائے،جیسا کدوسری حدیث میں ہے: (رتبسہ مُكَ فِي وَجُدِهِ أَخِيْكَ لَكَ صَدَقَةٌ)) '(يعن الي بهائي كسامنة بهاري مسكرا م بهي صدقه ے۔''(صحیح، سنن الترمذي: ٢٥٩١) ايك اور صديث يس بين عن ((وَكُوْ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ وَوَجْهُكَ مُنْبَسِطٌ إِلَيْهِ) ( لينى صدقه يهجى ہے كه جبتم اپنے بھائى سے ملوتو تمهارا چېرەاس كى طرف كشادە ہو۔''

دوسرامعنی پیر که اس سے مراداذ کاروغیرہ ہیں، جیسے تبیج و تحمیداور تبلیل و تکبیر وغیرہ، یہی قول آیت کریمہ:﴿مَثَلًا تَحَیامَةً طَیّبَةً ﴾ کی تفسیر میں بھی مروی ہے کہ یہاں کلمہ طیبہ ہے ﴿ مراد: 'لَا إِلَهُ وَاللَّهُ" ہے، اس طرح كا ايك قول آيت: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ اللَّهِ اللَّهِ الطَّيِّبُ ﴾ میں بھی کہا گیا ہے۔

 یالفاظ که نماز کے لیے چلنے والا تمہارا ہرقدم، صدقہ ہے، ان کا تقاضا ہے کہ پی ثواب مسجد میں جاتے ہوئے ملے، نہ کہ واپس آتے ہوئے، جبکہ واپسی کے معنی کا احمال بھی موجود ے، کیکن منداحد کی ایک روایت میں دونوں طرف کا ذکر ہے: ((ذَاهِبًا وَ رَاجِعًا)) [مند اُحمد(۱۷۲/۲)اس کی سند میں ابن کہیعہ ہے ۔ابن کہیعہ نے یہاں ساع کی تصریح کر دی 💫 ہے، مجمع الزوائد (۹۲/۲) میں علامہ پیتمی کی طویل گفتگو ہے بھی معلوم ہوتا ہے کہ ابن لہیعہ یہال منفر ذہیں، نیز حدیث کے دیگر شواہر بھی ہیں جن میں سے بعض کوامام حاکم اور ہیتی نے مسيح قرارديا ہے، لہذا بير حديث حسن ہے۔زے۔ز]

 اس جملے میں لفظ "الـصـلاـة" كالف، لام عهدكا ہے، جس سے مرادفرض نمازہے، یہاں جنسِ نماز مرادنہیں، کیوں کہا گرجنس مراد لی جائے تواس میں نماز جنازہ، نمازعیداور ہر 15 نمازشامل ہوگی جو کہ بعید ہے۔واللّٰداُعلم

البخاري: ٧٠٢١)

- الله تعالی ہمارے پیارے نبی سیدنا محمد مثالیّتم کوامت کی طرف ہے بہترین جزاعطا فرمائ كه آپ نے اپنے رب كى طرف سے جميں خير كثير پہنچايا۔[أيضًا: ص٢٠٤، معمولي
- اس روایت میں دلیل ہے کہ احادیث پہلی صدی ہجری میں بھی لکھی اور مدون کی جاتی تھیں، بخلاف ان کے جو یہ بھتے ہیں کہ حدیث بہت بعد میں لکھی گئی۔
- 🕦 اس میں اہل حدیث (محدثین) کی فضیلت وشرف کی واضح دلیل ہے کہ انہوں نے رسول الله مَنْ اللَّهِ مَنْ احاديثِ مباركه كومحفوظ اور مدون انداز مين جم تك پهنچايا،الله تعالى ان خدمات کی خوب قدر دانی فرمائے۔( لُمین )

منکرین حدیث کے وجو دِنامسعود سے

متعلق سچى پيشين گوئي

سيدنا ابورافع والنفؤ سے روايت ہے كه رسول الله مَا الله عَالَيْهُمْ نے فرمایا: ' دمكيں تم ميں سے كسى کواس حالت میں نہ یاؤں کہ وہ اپنے تخت پر تکیدلگائے ہوئے ہو،اس کے پاس میرا کوئی حکم (حدیث) آئے جس میں کسی کام کے کرنے کا حکم یا ممانعت ہوتو وہ کہے: مجھے پیۃ نہیں،ہم تو کتاب اللہ میں جو یا ئیں گے اُسی کا اتباع کریں گے۔'' (كتاب الام للشافعي: ٧/ ١٥ ، ٢٨٩ و سنده صحيح، مسند احمد: ٦/ ٨؛ مسند الحميدي: ٥٥١؛ سنن ابي داود: ٢٦٠٥؛ سنن الترمذي: ٢٦٦٣، وقال:

نبي كريم مَنْ اللَّهُ إِلَى خَمْ عَكُر بِنِ حَدِيثِ بِهِ مِتَعَلَق جَوْ بِيشِين كُونَى فرما فَي تَقَى وه مِن وعن پوری ہوئی۔ جب سے اہل بدعت، مثلاً: خوارج، روافض، جہمیہ، مرجیہ اور معتزلہ وغیرہ کا وجود نامسعود ہے تب سے روئے زمین پرانکار حدیث کا فتنہ موجود ہے۔  یہ حدیث با جماعت نماز کی مشروعیت اور استخباب پر دلالت کرتی ہے (بعض دیگر دلائل سے وجوب کا اشارہ بھی ماتا ہے )لیکن جماعت نماز کی صحت کے لیے شرط نہیں،جیسا كەدىگردلاكل سے ثابت ہوتا ہے، مثلا سيح مسلم (٧٥٠) ميں ہے: ((صَلَاقة السرَّاجُل فِي

الُجَمَاعَةِ تَزِيْدُ عَنْ صَلَاتِهِ وَحُدَهُ سَبْعًا وَعِشْرِيْنَ)) ''يعني آ دمي كي باجماعت نماز ا کیلے پڑھی جانے والی نماز سے ستائیس (۲۷) گنا زیادہ اجر وثواب کی حامل ہے۔''اس حدیث میں صراحت کے ساتھ ذکر ہے کہ اکیلے نماز درست ہے۔قاله العراقی

[مندرجه بالاكلام علامه ولى الدين العراقي كى كتاب طرح التشريب في شرح التقريب معلخصاً ليا كيام-]

- 🕩 ہرمسلمان کے ساتھ خیراورمعروف کے کام میں تعاون کی مشروعیت بھی اس حدیث سے ثابت ہوتی ہے، یا درہے کہ اللہ تعالی اس وقت تک بندے کی مدد میں رہتا ہے جب تک بنده این بھائی کی مددمیں رہتا ہے۔اللہ تعالی کافر مان ہے:﴿ وَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِيرِ وَالنَّقُوٰى ﴾
- کہ سجد جاتے وقت (الیم) جلد بازی ہے گریز کرنا جا ہیے (جووقار کے منافی ہو)۔
- السيمسكه بھي ثابت ہوتا ہے كه عامة الناس كوتكليف دينے والى ہر چيز كو ہٹانا جا ہيے،خواہ وہ کوئی پھر ہو، درخت ہو، یا کوئی اور نقصان دہ چیز ،ایسے ہی راستے میں جھاڑو دے کرایسے گرد وغبار کو ہٹانا جس سے گزرنے والے کو پریشانی ہوتی ہو، تنگ راستوں کو کشادہ کرنا، سڑک یا گلی کے درمیان خرید و فروخت کرنے والوں کو ہٹانا، جبیبا کہ صفاومروہ کے درمیان سعی کے مقام پرلوگ بھیڑ بنالیتے ہیں، بیسب اعمال راستے سے تکلیف دہ چیزوں کو ہٹانے ك من مين آت بين -[شرح صحيفة همام بن منبه، ص:٣٠٣]
- 🐨 آدمی خیر کا کوئی بھی کام کرے جس ہے مقصود صرف اللہ تعالیٰ کی رضا ہوتو وہ صدقہ ہوتا ہے، یعنی اس کوصد تے کے برابر ثواب ماتا ہے، سیدنا حذیفہ رہائی کی حدیث میں آیا ہے كدرسول الله مَالَيْنَا فِي فِي مايا: ((كُلُّ مَعْرُونُ فِ صَدَقَةٌ)) ' مرنيكي صدقه بـ ' (صحيح

الله تعالى اپنے پیارے نبی مَالَیْمُ کی گفتگو کو حدیث کے اور خود نبی کریم مَالَیْمُ اپنے کلام کوحدیث کے نام ہےموسوم کریں اورعزیز اللہ بوہیواوران کی فکر کے پیروکار کہیں کہ ''حدیث فارس کےاماموں نے گھڑی ہوئی ہے''

جس مسلمان کے سینے میں دل ہے اور اس دل میں محمد مُثَاثِیْنِ سے محبت اور آپ کی حدیث وسنت سے ذرہ بھراُلفت موجود ہے وہ بوہیو کی عبارت میں جوتعفن اورز ہر ہے اسے ضرور محسوں کرے گا۔ایسے لوگوں کی زبان اوران کے قلم میں کیسانیت یائی جاتی ہے۔ قرآن مجید نازل ہونے والے زمانے میں یہودی،عیسائی اورمشرکین پیرماننے کے لیے تیار نه تھے کہ قرآن اللہ کا کلام ہے۔انھوں نے قرآن حکیم کوگزرے ہوئے (سابقہ)لوگوں کے قصے، کھلا جادو، کا ہنوں کی گفتگو شاعر وں کی شاعری اورانسانوں کا کلام قرار دیا۔ان بے بنیاد الزامات کے بھس قرآن مجید نے کلام اللہ ہونے کا اعزاز برقر اررکھا۔ان یہودیوں، عیسائیوںاورمشرکوں نے تھک کر ہار مان لی کہ قرآن کا ہم مقابلہ نہیں کر سکتے۔ پھرانھوں 🤹 نے اس تحریک کوختم کرنے کے بجائے اس کا رُخ موڑ لیا۔ انھوں نے ایک خفیہ سازش تیار کر کے نام نہادمسلمانوں اور پیٹ کے پجاریوں کے سپر دکر دی کہ یہ پروپیگنڈا کریں کہ حدیث وحی الہی نہیں ہے۔ پھر انہیں گئے جنے ایسے لوگ بھی مل گئے جنہوں نے ان کی ہاں میں ہاں ملائی،اس قربانی اور ضمیر کے سودے کے نتیجے میں ان کو دانشور اور فلاسفر کی ۔ سندیں بھی ملیں اور ذاتی ضروریات کے لیے وافر مقدار میں مالی فائدے بھی۔وہ کام جو 😞 دین کے دشمن سرانجام نہ دے سکے وہ بیان نہاد مسلمان کرنے کا عزم رکھتے ہیں۔ نامور عالم دین مولا ناصفی الرحمٰن مبار کپوری رحمہ الله ( التوفی 2006ء) نے ایسے لوگوں کا

معزز قارئین کی خدمت میں اسی میں سے پھھ تھا کئی پیش کئے جاتے ہیں،موصوف

'' آیئے سب سے پہلے یہی دیکھ لیں کہان مجموعہ ہائے احادیث جوجمع کرنے والے ایرانی

# فتنها نكارحديث اورعزيز الله بوهيو (قط:2) پروفنیسرمجرب کنبھر

عزیز الله بوہیونے احادیث مبار کہ کے عظیم ذخیرے کو فارس کے اماموں کا گھڑا ہوا قراردیاہے۔(قرآن مجور،ص8)

ہم عزیز اللہ بوہیواوران کے ہمنواؤں سے یو چھتے ہیں کہآپ ہربات کی دلیل قرآن مجید سے ہی اخذ کرنے کے قائل ہیں،تو سرِراہ جاننا چاہتے ہیں کہ یہ بات آپ کوقر آن مجید کی کون سی سورت اوراس کی کون سی آیت سے معلوم ہوئی ہے؟ حقیقت میہ ہے کہ قر آن مجید کی ایک سو چودہ سورتوں میں یہ بات کہیں بھی موجود نہیں،لہذا ایک بڑا حجموٹ اور محض بے بنیادالزام ہی ہے۔اس بہتان کے برعکس جب ہم قرآن حکیم سے پوچھتے ہیں تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ الله سبحانه و تعالیٰ نے خود قرآن حکیم میں محمد رسول الله مَالِيَّةُ کی گفتگو کو''حدیث'' كمبارك لفظ سے بيان كيا ہے۔ ارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ وَإِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزُوا جِه حَدِيثًا ﴾ " اور يادكر جب نبى نے اپنى بعض عورتول سے ایک پوشیدہ بات کھی۔'' (التحریم: 3)

اللہ کے پیغیبر محمد مُلاین ان کے بھی اپنی گفتگو کو حدیث کے نام سے موسوم کیا ہے۔سیدنا ابو ہریرہ رٹائٹؤ سے روایت ہے، انھول نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! قیامت کے دن آپ کی شفاعت کاسب سے زیادہ مستحق کون ہوگا؟ رسول الله عَالَیْا نے فرمایا:

((لَقَدُ ظَنَنْتُ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَنْ لَا يَسْأَلُنِي عَنْ هَذَا الحَدِيثِ أَحَدٌ أَوَّلُ مِنْكَ لِمَا رَأَيْتُ مِنْ حِرْصِكَ عَلَى الحَدِيثِ .....)) "اكابوم ريه! مجھ يقين تھا كماس حدیث کے بارے میں مجھ سے تم سے پہلے کوئی نہیں یو چھے گا، کیونکہ میں نے حدیث کے 18 متعلق تمهارى حرص دكير لي تقي \_'' (صحيح البخاري:99)



ہیں جھی یانہیں؟ من وارتر تیب کے لحاظ سے دوراول کے رواۃ حدیث میں سرفہرست ابن شہاب زہری، سعید بن المسیب ،عروہ بن زبیر اور عمر بن عبد العزیز ﷺ کے اسائے گرامی آتے ہیں، یہتمام،سب سے معزز عربی خاندان قریش سے تعلق رکھتے ہیں اور آخر الذكر تو اسلامی تاریخ کے یانچویں خلیفہ راشد کی حیثیت سے معلوم ومعروف ہیں۔اسی طرح دور اول کے مدوّ نین حدیث میں سرفہرست امام ما لک ڈِٹُلٹٹر ہیں۔ پھرامام شافعی ڈِٹلٹٹر ہیں اور ان کے بعدامام احمد بن خنبل رشالت ان نتیوں ائمہ کے مجموعہ بائے احادیث بوری امت میں متداول اومقبول ہیں۔ یہ نینوں خالص عربی النسل ہیں۔امام مالک ﷺ قبیلہ ذی اصبح ہے، امام شافعی و الله قریش کی سب سے معزز شاخ بنو ہاشم سے اور امام احمد و الله قبیله شیبان سے۔ یہ بوشیبان وہی ہیں جن کی شمشیر خارا شگاف نے خورشیدا سلام کے طلوع ہونے سے یہلے ہی خسر ویرویز کی ایرانی فوج کو'' ذی فار'' کی جنگ میں عبرتناک شکست دی تھی ، اور جنھوں نے حضرت ابوبکر ڈلٹھئے کے دور میں ایرانی سازش کے تحت بریا کئے گئے ہنگامہ ارتد ادکے دوران میں نہصرف ثابت قدمی کا ثبوت دیا بلکہ شرقی عرب ہے اس فتنے کو کیلنے میں فیصلہ کن كردارادا كركء بي اسلامي خلافت كونمايان انتحكام عطاكيا تقا، چرجس كے شهباز ثني بن حارثه شیبانی کی شمشیرخارا شگاف نے کاروان حجاز کے لیے فتح ایران کا دروازہ کھول دیا تھا۔

آخرآ پ بتلا سکتے ہیں کہ یہ کیسی ایرانی سازش تھی جس کی باگ دوڑ عربوں کے ہاتھ میں تھی؟ جس کا سر پرست عربی خلیفہ تھا اور جس کو کامیابی سے ہمکنار کرنے کے لیے ایسی نمایاں ترین عربی شخصیتوں نے اپنی زندگیاں صرف کر دیں، جن میں سے بعض افراد کے قبيلوں كى ايران دشمني حيار دانگ عالم ميں معروف تھى؟ كيا كوئى انسان جس كا د ماغى توازن تشخیح ہو، ایک لمحہ کے لیے بھی ایسے بد بودار افسانے کو ماننے کے لیے تیار ہوسکتا؟ .....حقیقت یہ ہے کہ آج حدیث کی جو کتابیں امت میں رائج ،مقبول اور متداول ہیں، چندایک کے سوا، سب کے مصنفین (وموَلفین) عرب تھے۔ ہم ذیل میں اس طرح کے عرب محدثین کی فهرست دے رہے ہیں تا کہ حقیقت نکھر کرسامنے آجائے۔

امام ابن ماجبه رُحُمُ اللَّهُ *∞*273

امام ابن خزیمه رُخُاللَّهُ *∞*311

اس کے ساتھ اگریہ بات بھی مرنظررہے کہ کتب احادیث کے لکھنے والوں میں پیش رُو اورسرفہرست عرب محدثین ہیں، مجمی محدثین ان کے بعد ہیں، پھران جمی محدثین نے اپنی کتابوں میں جوحدیثیں جمع کی ہیں، وہ وہی احادیث ہیںجھیں ان کے پیش رُواور ہم عصر عربوں نے اپنی کتابوں میں جمع کیا ہے تو مذکورہ بالاحقیقت مزیدا چھی طرح بے نقاب ہو جاتی ہے۔ یہ بھی بتلاد بیجئے کہ آخر یہ کیسی''ایرانی سازش' بھی کہ''سازشی ٹولے''اوران کے سیاسی آ قاؤں کے درمیان برابر تھنی رہتی تھی؟ نسی کوشہر بدر کیا جا رہا ہے، نسی پرشہر کے دروازے بند کئے جارہے ہیں، کسی کوحوالہ زندان کیا جارہا ہے، کسی پر کوڑے برس رہے ہیں،کسی کی زحمی بیٹھ پرز ہریلے پھائے لگائے جارہے ہیں،کسی کو یاوُں میں بیڑیاں پہنائی جارہی ہیں،کسی کے کندھےا کھڑوا کر گدھے پر بٹھایا جارہا ہے اورشہر میں گشت کرایا جارہا ہےاورنسی کے ساتھ کچھاور ہور ہاہے۔''

(انكار حديث حق ياباطل، مكتبه بيت السلام، حيدرآ باد، 2010ء، ص 21-17)

معروف علمي شخصيت شيخ الحديث مولانا محمد اساعيل سلفي رشلسٌ ( الهتو في 1968 ء ) منکرین حدیث کے بدبودارافسانے سے متعلق رقمطراز ہیں:

'' پھرآ یا نے بھی اس چیز پر بھی غور فر مایا کہ سرز مین حجاز سے شروع ہوکر اسلامی حکومت ا قطار عالم تک لاکھوں مربع میل زمین پر پھیلی ہوئی تھی۔ آپ یہ سوچیں، آپ کوسکے سے کوئی ملک ملا،خودسرز مین حجاز میں قدم قدم پرلڑائیاں لڑنی پڑیں۔ مکہ پرفوج تشی کی ضرورت ہوئی، نجد لڑائی سے ملا، شام ، عراق ، جبش ، یمن کے بعض علاقوں پرلڑ ناپڑا۔ سمندر کے ساحلی علاقوں پر جنگیں ہوئیں ..... ہندوستان ، اندلس ، بربر ، الجزائمام علاقے جنگ ہی ہے اسلامی قلمرو میں شامل ہوئے۔ پھرآپ کے قلم اور دماغ نے سازش کا نزلہ صرف فارس پر کیوں گرایا؟اگرمخض ملک گیری اور فتوحات کی بناپر بغاوتیں،سازشیں تصنیف کی جاسکتی ہیں

تو حجازی سازش ، ہندوستانی سازش ، بربری اوراندلسی سازش کیوں نہیں بنائی گئی؟ کیا شام کے یہودی معصوم تھے،عراق اور روم کے مشرک اور عیسائی فارسیوں سے زیادہ یاک باز تھے؟ ان كى حكومتيں مسلمانوں كے ماتھوں موت كے گھاٹ نہيں اتريں؟ مصرييں اسلامى فتوحات سے قبطی اور مصری قوموں کا وقاریا مال نہیں ہوا؟ پھرآپ مصری سازش کے متعلق کیول نہیں سوچتے ؟

غزالی،ابن مکرم،ابن العربی،شاطبی،ابن حزم، کیچیٰ بن کیچیٰ،مسعودی وغیرہم قرطبه اورا ندلس کےعلاء کو کیوں ساز شی نہیں کہا جاتا؟ اگر خراسان ، بخارا، قزوین ، تر مذ، نساء کے علاء برحدیث کے سلسلے میں سازشی ہونے کی تہمت اس لئے لگائی ہے کہ ان بزرگوں نے سنت کے پرانے تذکروں، صحابہ اور تابعین کی بیاضوں اور سلف امت کے مسودات سے 🏿 🔾 تدوین حدیث کے لیے راہیں ہموار کیں تو علاء اندلس نے بھی سنت کی کچھ کم خدمت نہیں کی۔شروح حدیث ، فقہ الحدیث اور علوم سنت کی خدمت میں ان بزرگوں نے لاکھوں 🦫 صفحات لکھ ڈالے۔ان خدمات کوسازش نہیں کہا گیا۔منکرین سنت کے پورے خاندان میں کوئی عقلمندنہیں جوان حقائق پر شجیدگی سےغور کرے۔کیاعلوم دینی اور فنون نبوت کی ساری واستان میں آپ کو صرف علماء فارس ہی مجرم نظر آئے۔''

(جيت حديث،اسلامك پبلشنگ ہاؤس،لا ہور طبع 1981ء،ص60-59)

مشهور عالم دين مولا ناعبدالرحمٰن كيلاني رُطُكْ (المتوفى 1995ء)مضمون كي مناسبت

''جب ہم صحاح ستہ کے داخلی مواد کا سابقہ مدون شدہ و خیرہ ہائے حدیث سے مواز نہ کرتے بیں تو ہمیں ایسی کوئی بات نہیں ملتی جوان سابقہ کتب کے مخالف ہو، یاان پراضافہ ہو یاان پیش کرده کسی عقیده ما حکم کی تر دید، ترمیم یا تنتیخ کرتی هو پهر هم به کیسے باور کر سکتے ہیں که ان اریانی جامعین نے اپنی طرف سے ذخیرہ حدیث میں بہت کچھشامل کر دیا تھا۔ ا برانی لوگ جُوی یا آتش پرست تھے۔ان کا نبی زرتشت تھا۔ان کے ہاں دوخداؤں 🖊

یز دان اوراہر من کاعقیدہ تھا۔ان کی مذہبی کتابیں ژنداوراوستاہیں۔کیا آپ نے صحاح ستہ کی احادیث میں کوئی الیم حدیث بھی دیکھی ہے جوآ گ کے فضائل بیان کرتی ہو؟ یاوہ ان کے نبی کے حالات زندگی اور مناقب پر مشتمل ہو؟ یا ایک خدا کے بجائے دوخداؤں کی تعلیم دیتی ہو؟ یااس حدیث میں ایرانیوں کی مرہبی کتابوں کا ذکر آیا ہو؟ اگران سب سوالوں کا جواب نفی میں ہے تو ان ایرانی جامعین حدیث نے اپنی طرف سے کیا اضافہ کیا جوان کے مخصوص سازشی نقطه نظر کے لحاظ سے ضروری تھا؟ .....مسلمانوں نے صرف ایران ہی کو ہزور شمشیر فتح نہیں کیا تھااور بھی بہت ہے ممالک مثلاً شام، روم،مصر، الجزائر، مراکش، اندلس اور ہندستان وغیرہ کونٹیسری صدی ہجری ہے بہت پہلے خلافت عثانیہ کے دور میں بذور شمشیر فتح کرلیاتھا۔ پھر کیا وجہ ہے کہ پتحریک سرف ایران میں ہی چلی؟

( آئينه پرويزيت،مكتبة السلام، لا مور طبع 2010ء،ص160-159)

عزیزاللہ بوہیواوراس کے ہمنواؤں کے ذہنوں پر پرویزیت کی جوگرد چھائی ہوئی تھی ، امید ہے کہ وہ اتن علمی وضاحتوں اور تاریخی پس منظر نقل کرنے کے بعد بتدریج صاف ہو جائے گی،ان شاءاللہ۔اگریہ گروہ شجیدہ ہوکر بیان کی گئی حقیقوں پرغور وفکر کرے گا توان کے د ماغوں میں جوفتور ہے وہ بالکل نکل جائے گا اور انھیں بیہ بد بو دار افسانہ الف سے یا (ی) تک سوفیصد جھوٹا نظرآئے گا کہ''حدیث فارس کے اماموں کی سازش ہے۔''

عزیزاللہ بوہیونے''حدیث' کو'غیرقر آنی بات'' قرار دیاہے۔اس صمن میں عرض ہے کہ اللہ تعالی نے آسان سے صرف قرآن مجیز ہیں بلکہ اس کی تشریح اور عملی وضاحت بھی ساتھ ساتھ نازل کی ہے، جبیہا کہ گزشتہ صفحات میں'' کتاب وحکمۃ'' کی بحث میں گزر چکا ہے۔ارشادباری تعالی ہے:

﴿ وَمَا اللَّهُ وَالرَّسُولُ فَخُنُّ وَهُ وَمَا نَهِكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ "اوررسول جو پھم كود \_ 24 كالواورجس منع كريرك جاؤك (الحشر: 7)

نبی کریم مَنْ اللَّیا نے وحی الہی کی تابعداری کرتے ہوئے امت تک ہر حکم پہنچایا خواہ وہ

وحی جلی کی صورت میں ہو یا وحی خفی کی شکل میں ۔مقدام بن معدی کرب ڈلٹھؤ سے روایت بِ كدر سول الله عَالِيمً فِ فرمايا: (( أَلَا إِنِّي أُوتِيتُ الْكِتَابَ، وَمِثْلَهُ مَعَهُ أَلَا يُوشِكُ رَجُلٌ شَبْعَانُ عَلَى أَرِيكَتِهِ يَقُولُ عَلَيْكُمْ بِهَذَا الْقُرْآنِ فَمَا وَجَدُتُمْ فِيهِ مِنْ حَلَالٍ فَأَحِلُّوهُ، وَمَا وَجَدْتُهُم فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُوهُ، أَلَا لَا يَحِلُّ لَكُمْ لَحْمُ الْحِمَارِ الْأَهْلِيِّ، وَلَا كُلَّ ذِي نَابٍ مِنَ السَّبُعِ، وَلَا لُقَطَةُ مُعَاهِدٍ، إِلَّا أَنْ يَسْتَغْنِيَ عَنْهَا صَاحِبُهَا، وَمَنْ نَزَلَ بِقَوْمٍ فَعَلَيْهِمْ أَنْ يَقُرُوهُ فَإِنْ لَمْ يَقُرُوهُ فَلَهُ أَنْ يُعْقِبَهُمْ بِمِثْلِ قِورَاهُ )) ''خبردارا جُحقِر آن كساتهاس جيسى اور چيز بھى دى كئى ہے۔ عنقریب ایسا ہوگا کہ ایک پیٹ جرا (آسودہ حال) آدمی اپنے تخت یادیوان پر بیٹھ کر کہےگا: اسی قرآن کواختیار کراو، جواس میں حلال ہے، اسے حلال جانواور جواس میں حرام ہے اس کو حرام مجھو۔خبر دار! تمھارے لئے پالتو گدھے نیش دار درندے اور کسی ذمی (کافر) کا گرار پڑا مال اٹھالینا حلال نہیں ، الایہ کہ اس کا مالک اس سے بے پروا ہواور جوکوئی کسی قوم کے پاس جائے توان پر واجب ہے کہ اس کی مہمانی کریں ، اگر وہ اس کی مہمانی نہ کریں تو اس کوحق حاصل ہے کہ اپنی مہمانی کے مثل ان سے بذر بعد طاقت حاصل کر لے۔' (سنن أبي داود: 4604، وإسناده صحيح، مسند أحمد: 17107، السنن الكبري للبيهقي: 19469، موارد الظمآن:97)

سیدناابو ہر رہ ہولائھ سے روایت ہے کہ نبی کریم مَالَّیْمَ الْحَافِر مِایا: ((وَإِنَّمَا كَانَ الَّذِي أُوتِيتُ وَحُيًّا أَوْحَاهُ اللَّهُ إِلَىَّ.)) '' مُجْهِجُو يَهُديا كيا بِوه وحى ہے جس کواللہ نے مجھ پرنازل کیا ہے۔" (صحیح البخاري:7274)

امام حسان بن عطيه المحاربي الدمشقى ومُلِكُ فرمات مين: "كَانَ جِبْرِيلُ يَنْزِلُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِالسُّنَّةِ كَمَا يَنْزِلُ عَلَيْهِ بِالْقُرْآنِ وَيُعَلِّمُهُ إِيَّاهَا كَمَا يُعَلِّمُهُ الْقُوْآنَ . " جبر مل (عَلَيْهَ) رسول الله مَنَا لَيْمَ اللهُ عَلَيْهِم كَاللهُ مَنَا لَيْمَ اللهُ مَنَا لَيْمَ نازل ہوتے تھے جیسے قرآن لے کرنازل ہوتے تھے اور وہ آپ کوجس طرح قرآن سکھاتے 25 تتهاى طرح بير (حديث) بهي سكهاتي تقد (كتاب السنة للامام محمد بن نصر /

المروزي: 102، وسنده صحيح)

مذكوره دلائل سے ثابت ہوا كەاللەتغالى نے اپنے پيارے پينمبرسيد نامحمد عَاليَّمْ پرصرف قرآن مجید نازل نہیں کیا بلکہ سنت یعنی حدیث بھی جبریل امین ملیلا کے ذریعے سے وحی کی صورت میں نازل کی تھی ۔مسلمان ہونے کے ناطے ہم قرآن وحدیث کووی الٰہی سمجھ کراپنے دل میں جگہ دیتے ہیں۔ جب ہم گہرائی اور سنجیدگی سے دیکھتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ مسلمانوں کے بہت سے فرقے ہیں وہ کسی نہ کسی شکل میں حدیث کے مشرنظر آتے ہیں جبکہ، و تھلم کھلا حدیث کا انکار نہیں کرتے ، جب کسی شرعی مسئلہ میں کوئی حدیث ان کے مقرر کردہ امام کے مسلک اور موقف کی ز دمیں ہے تو وہ اپنے امام کے وضع کر دہ اصولوں اور قاعدوں کی روشنی میں اس کی تاویل کر کے اس کورد کرتے ہیں یا اس کومنسوخ قرار دیتے ہیں۔ جناب اشرف على تفانوى صاحب المضمون كي مناسبت سه لكهة مين:

'' اکثر مقلدعوام بلکہ خواص اس قدر جامد ہوتے ہیں کہ اگر قول مجہد کے خلاف کوئی آیت یا حدیث بھی کان میں پڑتی ہے توان کے قلب میں انشراح وانبساط نہیں رہتا بلکہ اول استز کار قلب پیدا ہوتا ہے، پھر تاویل کی فکر ہوتی ہے خواہ گتنی ہی بعید کیوں نہ ہو،خواہ دوسری دلیل قوی اس کی معارض ہو بلکہ مجتہد کی دلیل اس مسئلہ میں بجز قیاس کے بچھ بھی نہ ہو بلکہ خود دل میں اس تاویل کی وقعت نہ ہومگر ، نصرت مذہب کے لیے تاویل ضروری سجھتے ہیں ، دل میہ نہیں مانتا کہ قول مجہدکوچھوڑ کرحدیث سیجے صریح پیمل کریں۔'( تذکرۃ الرشید،مؤلف محم عاشق اللى ميرشى ، مكتبه بحرالعلوم ، غلام شاه اسٹريث ، جوناماركيث ، كراچى : 2 ص 131-130 )

اس کشادہ زمین پرمسلمانوں کے جتنے بھی فرقے ہیں،ان سب میں جماعت اہل حدیث کواللہ تعالی نے بیمنفر دمقام عطا کیا ہے کہ اس جماعت سے مسلک ہرعالم یاعامی متحص کے دل میں حدیث کے لیے حد درجہ محبت ہے۔

حدیث برعمل کرنے میں انہیں کسی شم کی تکلیف نہیں ہوتی ہے۔ اگر کسی جگہ برعملی لحاظ 26 سے ستی وکوتا ہی کا شکار ہوں گے تواپنا قصور مانیں گےلیکن حدیث کونہیں جھٹلا کیں گے۔ان حقائق کا اعتراف ان لوگوں کو بھی ہے جوسرے سے حدیث اورعلم الحدیث کے منکر ہیں۔

منکرین حدیث کایک اہم فرد کی گواہی پیش خدمت ہے۔ ڈاکٹر قمرز مان لکھتے ہیں: ''اہل حدیث کےعلاوہ ہر فرقہ کسی نہ کسی درجہ میں حدیث کا انکاری ہے لیکن اپنے سواسب دوسرول كومنكرين حديث كهتيم بيل " (حقيقت حديث طبع لا مور، 2007ء، ٥٦)

عربى زبان كالك محاوره ب:" الفضل ما شهد به الأعداء" سب انچھی گواہی وہ ہے جو دشمن دے، یعنی جادووہ جوسر چڑھ کر بولے۔ یقیناً پیربات سو فیصد درست ہے کہ اہل حدیث کے علاوہ سب اکسی نہ کسی صورت میں حدیث کو مانے کے معاملہ میں منکر ہیں۔اگریقین نہآئے تو فقہ حنفی کا مواز نہ حدیث کے ساتھ کریں آپ کو بیہ بات اچھی طرح معلوم ہوجائے گی۔اگر کوئی مولوی کھے کہ بیہم پرالزام ہےتو صحیح بخاری اور سیح مسلم کو لے کرآ بیان کے پاس جائیں اوران ہے کہیں کہ فقہ کو چھوڑ کران کتب یاان جیسی 🥇 اور کتب کی باسند صحیح احادیث مبارک پڑمل کرو، پھر جو جواب ملے وہ یادر کھنا، امام کا ئنات محمد عَلَيْهِمْ نِهِ آج سے تقریباً چودہ صدیاں پیشتر جو پیش گوئی فرمائی تھی وہ من وعن ثابت ہو 🗽 چکی ہے۔ زبان سے مسلمان کہلوانے والے اور قرآن حکیم کے تدبر وفہم کا دعویٰ کرنے والے زبان سے کہدرہے ہیں اور قلم سے لکھر ہے ہیں کہ ہمارے لئے قرآن کافی ہے ہمیں حدیث اور علم الحدیث کی کوئی ضرورت نہیں ہے، کیونکہ وہ فارس کی سازش ہے۔ دنیا کے ا کناف و عالم میں آباد قومیں اور ملک والے اپنے نامور اساتذہ ، محققین، صحافیوں، اچھے منتظمین اور بڑے کارنامے سرانجام دینے والوں کوان کی زندگی میں یاان کے مرنے کے بعد انہیں انعامات واعزازات سے نوازتے ہیں،کیکن بدقسمتی سے منکرین حدیث نے مسلمان کہلوا کران عظیم علمی ہستیوں پر دل کی جھڑاس نکالی ہے جن کی زند گیاں حدیث اورعلم الحدیث کی خدمت میں بسر ہوئی تھیں۔جن نامور شخصیتوں کو دیکھنے اور ان سے حدیث مصطفیٰ مَالِیْمُ اسنے کے لیے اللہ والول نے کئی کشت برداشت کئے۔جن بلند پایٹر خصیتوں نے حدیث کوقبول یار دکرنے کے معاملے میں ریت کے ذربے برابر بھی کوئی علت قاد حہاور سند میں ذرہ برابر بھی کوئی کمزوری برداشت نہ کی اور جن اعلیٰ مقام کے حامل شخصیتوں نے برو بحر کر

## ابوالاسجد محرصد يق رضا

# كمزورامير ،فر مانِ رسول مَالِيَّاتِمُ اوررجسٹر ڈ فرقہ (قبط:۱)

قارئین کرام اس مضمون ہے قبل بفضل الله تعالی دلائل و براہین کے ساتھ ایک مضمون مديث: تلزم جماعة المسلمين و إمامهم "اوررجر و فرقه كعنوان ہے مؤقر ماہنامہ''اشاعة الحدیث''حضرو کے جنوری اور فروری 2004ء کے دوشاروں میں شائع ہو چکا ہے۔اس میں ہم نے وعدہ کیا تھا کہ'' کمزور ومحکوم'' امیر کے حق میں دیئے ، جانے والے خودساختہ دلائل اور عقلی ڈھکوسلوں کا جائز ہم کسی دوسری فرصت میں لیں گے، وعدے کے مطابق بیمضمون آپ کے سامنے ہے، پہلامضمون بلکداس سے پہلے راقم کے حتنے مضامین'' ماہنامہ الحدیث''میں شائع ہوئے سب کے سب استاذی انمحتر م محدث العصر فضیلۃ الشیخ حافظ زبیرعلی زئی ﷺ کی نظر ثانی کے بعد شائع ہوئے۔آخری مضمون بھی استاذ گرامی اپنی زندگی ہی میں کمپوز کرا چکے تھے جوان کے طے شدہ پروگرام کے مطابق نومبر، دسمبر 2014ء كدو ثنارون مين شائع ہوناتھا، جوبعض ناگز بروجو ہات كے سبب تاخير سے شائع ہوا۔ سی بات تو یہ ہے کہ استاذ گرامی اٹرانش کی نظر خانی کے بعد دل قدرے مطمئن ہوجاتا تھا كەان شاءاللە، ابمضمون ميں كوئي واضح علمي غلطي نہيں رەسكتى، كيونكەاستاذ گرامي ايني عادت کے مطابق بڑی ہی باریک بینی ہے دیکھا کرتے اور غلطیاں نوٹ فر مالیتے تھے ایکن 🧇 ا پنی علمی دیانت کےسبب جواصلاح وتبدیلی فرمانا حاہتے با قاعدہ مطلع فرماتے بلکہ اجازت بھی طلب کیا کرتے تھے۔اللہ گواہ ہے کہاس وقت اس کم علم و نا کارہ کوئس قدرشرمندگی و ندامت ہوتی جب شیخ محترم را اللہ کمال شفقت فرماتے ہوئے یوں گویا ہوتے:''صدیق بھائی! آپ نے فلاں جملہ یا فلاں لفظ اس طرح لکھا ہے،اگراہےاس طرح تبدیل کر دیا جائے تو آپ کواعتر اض تو نہیں؟' ،حتیٰ کہ املائی غلطی درست کرنے کی بھی با قاعدہ اجازت 29 کیتے ،حالانکہ بیزنا کارہ بار ہامؤ د بانہالتماس کر چکاتھا کہآپ کی طرف مضمون ارسال کرنے 🖊

کے مشکل ترین سفر کر کے نبی کریم سُاٹیا کا حدیث اور سنت کو محفوظ کیا، ایسے قد آورمسلم شخصیات پراینے گھر کے بلنگ پر بیٹھ کرکوئی شخص اپنی زبان یاقلم کے ذریعے سے مج روی کا اظهار کرتا ہے توان فقید المثال شخصیتوں کی شان میں ذرہ بھر بھی کمی نہیں آتی ۔ اللہ تعالیٰ کا

﴿ تِنْكَ أُمَّةً قُلْخَلَتْ لَهَامَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَّا كَسَبْتُمْ وَلاَعَبَّاتُنْكُ لُون كَانُوا يَعْمَلُون ﴾ '' بیامت ہے جوگز رچکی جوانھوں نے کیاان کے لیے ہےاور جوتم نے کیاتمھارے لیے ہتم ان كاعمال كي بار عيس سوال ندكي جاؤك " (البقرة: 141)

جن محدثین راس فظیم ذخیره کو کتابی صورت میں یکجا کیا اور سندومتن کے متعلق شخت قاعدے اور قوانین بنائے، ان لوگول کی محنت اللّٰد تعالیٰ کے دربار میں قبول ہوئی ۔ان کی زندگی میں ان گنت لوگوں نے ان سے وہ نبوی میراث لی۔ان کی عظیم الشان کتب احادیث اوران سے استفادہ کرنے والے طلباء، علماءاورعوام وخواص آج بھی موجود ہیں اور قیامت تک ان کے لیے صدقہ جاریہ کی صورت میں موجو در ہیں گے۔ان شاءاللہ

ایک طرف ان کے اجر میں اضافہ اور بہشت میں درجات کی بلندی ہورہی ہے۔ (انشاءاللہ) دوسری طرف ان کودل و جان سے جیاہنے والوں کی ایک بڑی تعدداد آج بھی زمین پرموجود ہے۔ایس بلند پایہ ستیوں کو حقیر کہنا اوران کی مختوں کے مقابلے میں کا غذسیاہ کرنے والے منکرین حدیث کواوران کی کتب کوانگلیوں کی گنتی جتنے لوگ جانتے اور پہچانتے ہیں۔علم کی دنیامیں قدم رکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ محدثین ﷺ کی کتب احادیث پر بے شاراہل علم نے علمی شروحات لکھی ہیں اور بیش بہاعلمی نکات کوا جا گر کیا ہے۔

دوسری طرف جن لوگوں نے حدیث اور علم الحدیث کی مخالفت میں قلم اٹھایا تھا ان کے ردمیں علائے حق نے علمی کتب تحریر کر کے ان کی ناپاک جسارت کو جڑسے اکھاڑ پھینکا 28 ا ہے۔ایک گروہ کود نیامیں عزت ملی اور دوسرے کورسوائی کا منہ دیکھنا پڑا۔

دوآ دمیوں پر بھی امیر بنے سے کیوں منع فرمایا؟ وجہ خودرسول الله عَلَيْمًا نے بیان فرمادی کہ "ارَ اكَ ضَعِيفًا" مين ديكا مول كم تم كمزور موكمزور آدمي امير كيون نهيناس كي وجدكيا ہے؟ چنانچہ اس کی وجہ بھی رسول الله عَلَيْهِ إنے بیان فرما دی۔ صحیح مسلم کے اس باب میں موجود ہے كہ سيدنا ابوذر والتي فرماتے بين: " قُلْتُ يَا رَسُوْلَ الله ! أَلَا تَسْتَعْمِلُنِي؟ قَالَ فَضَرَبَ بِيَدِهِ عَلَى مَنْكِبِي، ثُمَّ قَالَ: يَا أَبَا ذرِّ! إِنَّكَ ضَعِيْفٌ، وَ إِنَّهَا لِج آمَانَةٌ ، وَ إِنَّهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ خِزْيٌ وَ نَدَامَةٌ ، إِلَّا مَنْ آخَذَهَا بِحَقِّهَا وَ آدَّى الَّذِي عَلَيْهِ فِيْهَا . " (صحيح مسلم:1825، ترقيم دارالسلام: 4719)

اس حدیث کاتر جمه (وعنوان) مسعود صاحب کی کتاب سے ملاحظہ لیجئے ،کھھاہے: "امارت كى خوابش ....عرض كيا" آپ مجھے عامل كيون نہيں بناتے؟"رسول الله عَالَيْمَ نے اپناہاتھ ان کے شانہ پر مار کر فرمایا: ''اے ابوذر ڈاٹٹؤ تم کمزور ہو، اور بے شک بیایک امانت ہےاور بےشک قیامت کے دن پیرسوائی وندامت کا باعث ہوگی مگراس کے لئے 🗼 نہیں جواس کواس کے حق کے ساتھ لے اور جوذ مدداریاں اس پر عائد ہوتی ہیں ان کو پورا كركـ" (تاريخ الاسلام ص 824، بحواله صحيح مسلم)

اس حدیث ہے معلوم ہوتا ہے کہ' امارت''ایک امانت ہے،اس کی کچھ ذمہ داریاں اور فرائض ہیں جوان ذمہ داریوں کوا دا کرے وہ اسے حق کے ساتھ لینے والا ہے، کیکن جو ستخص سلطان لینی قوت واقتد ار ہے محروم ہو بلکہ خود محکوم ہے اوراسی سبب وہ'' امارت'' کی ذمه داریاں ادانہیں کرسکتا ، یقیناً وہ اس کا اہل نہیں اور ناحق لینے والا ہے۔ حدیث کے مطابق بیامارت لینااس کے لئے رسوائی وندامت کا باعث ہوگی ،خواہ وہ کسی یارٹی کا ہو۔ مسعودصاحب كااستدلال:

اب بیددیکھیں کہ مسعود صاحب حدیث مذکور سے کس طرح اپنامدعی ثابت کرنے کی ا کوشش کرتے ہیں،اس حدیث کے تحت لکھتے ہیں:'' دوآ دمیوں پر امیر بننے کی دوصور تیں ہو سکتی ہیں: ﴿ خلیفه دوآ دمیوں پر کسی کوامیر بنادے مثلاً امیر وفد۔

کا مقصد ہی یہی ہوتا ہے کہ آپ اس کی اصلاح فرما دیں، لہذا آپ جیسے سیح اور مناسب مستجھیں اصلاح کرلیں، ایک ادنیٰ شاگر دہونے کے ناطے اس شفقت پر حد درجہ ندامت ہوتی ہے،کین ان کا تفویٰ، ورع،احتیاط و دیا نتداری تھی کہ آخر تک اپنی اس عادت پر قائم رہے،استاذِ گرامی کاعلمی سایر شفقت ہمارے سروں پر سے اٹھ چکا ہے، دل مغموم ہے کیکن ہم قضائے الٰہی پر راضی ہیں۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کی حسنات و خدمات دینیہ کو قبول فر مائے ،ان کی لغزشوں سے درگز رفر مائے ،انہیں اعلیٰ علیین میں مقام عطافر مائے ،ان کے درجات بلند فرمائے۔(آمین)

نيزان كى علمى خدمات كوجارى ركھنے ميں مگن حافظ ندىم ظہير ﷺ اور بقيه تمام تلامٰدہ كو بیتوفیق عطافر مائے کہ وہ تن من دھن کے ساتھ اس خالص علمی سلسلے کو جاری رتھیں اور اللہ کی توفیق سے اسے پروان چڑھائیں،آمین یارب العالمین۔

تنبيه: مسعودصاحب اوران كے بنائے ہوئے رجسر ڈفرقے كى طرف سے برعم خود ككوم و كمزورامير كے حق ميں كافي ثبوت پيش كئے گئے ہيں جوان كے لٹريچ كا حصہ ہے۔ ہم جن دلائل سے واقف ہوئے ہیں، ان میں سے چند قابل ذکر دلائل کے جوابات اپنی ترقیم و ترتیب سے عرض کر دیتے ہیں۔

محکوم امیر کی پہلی دلیل: مسعودصاحب نے لکھا:

" حضرت ابوذر فرمات بين: أنَّ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: يَا أَبَا ذَرِّ إِنِّي اَرَاكَ ضَعِيْفًا وَ إِنِّي أُحِبُّ لَكَ مَا أُحِبُّ لِنَفْسِي لَا تَأْمُرَنَّ عَلَى اثْنَيْنِ

(صحيح مسلم كتاب الامارة ، باب كراهة الامارة بغير ضرورة جز 2ص124) رسول الله مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ إِنْ السَّالِوزر، مين ويكتا ہوں كه تم كمزور (آدى) ہواور جو چيز مين ا پنے لئے پیند کرتا ہوں وہی تنہارے لئے پیند کرتا ہوں تم ہر گز دوآ دمیوں پر بھی امیر نہ بننا'' (امیر کی اطاعت ص8,9،اشاعتِ جدید ص5،آئینددار ص224) مسعودصاحب کے استدلال سے پہلے ذرااس حدیث پرغور کریں کہ نبی کریم مُثَاثِیْزًا نے



 خلیفه کی عدم موجود گی میں دوآ دمی خود کسی کوامیر بنالیں مثلاً امیر جماعت یا امیر سفر۔ ان دونوں صورتوں میں ہے کسی ایک کوخاص کر لینا بے دلیل ہے۔ دوسری صورت میں دوآ دمیوں کے امیر کے پاس نہ کوئی حکومت اور نہ فوج کیکن اس حال میں بھی اس کی اطاعت فرض ہوگی ،اگرفرض نہ ہوتو کونسی ذ مہداری ہے جس سے ڈرایا جار ہاہے۔''

(امیر کی اطاعت ص9 جدیدایڈیشن ص5، آئینہ دارص 224)

جواب: ان دونوں صورتوں میں سے پہلی صورت اختلافی نہیں، چونکہ شریعت میں انتظامی امور میں خلیفہ کو اختیار حاصل ہے، پھر رسول الله مَالِیْمُ اور ان کے خلفائے راشدین ڈیکٹٹے بھی وفود وغیرہ پرامیر بنایا کرتے تھے۔ جہاں تک تعلق ہے دوسری صورت کا توعرض ہے کہ اس میں مسعود صاحب کی پیش کردہ دومثالوں میں سے "امیر جماعت" والی صورت بے ثبوت ہے۔ مسکلہ خاص کرنے کا نہیں بلکہ ثبوت وعدم ثبوت کا ہے، حدیث مذکور سے واضح ہے کہ سیرنا ابوذر والنفظ نے رسول الله علیا الله عامل مقرر کئے جانے کی درخواست كى تھى، الله تعالى نے رسول الله عَلَيْئِ أَلَيْ كَلِعليم فرموده دعا (سوره بني اسرائيل:80) كوشرف قبوليت عطافر ماكرمدينه منوره مين قوت وغلبه بحكومت واقتذار عطافر ماياب

(تفصیل کے لیے دیکھیں ماہنامہ اشاعة الحدیث، شارہ: 113 ص 31)

تويد درخواست مقتدراعلی ہے ہی تھی نہ يہ كہ سى محكوم محض فرد سے، لہذااس حديث سے بيہ ثابت کرنا که'' دوآ دمی خود کسی کواپناامیر بنالیں،مثلاً ''امیر جماعت''باطل ہے، بلکہ کسی بھی حدیث میں اس کا ذکر ہی نہیں۔ دوآ دمیوں کا ذکر ضرور ہے کیکن جس سیاق وسباق میں ہے اس سے بالکل ظاہرہے کہ اس سے بوری کی بوری ''امتِ مسلمہ'' کی امارت وامامت کبری مراذبیں ہے۔مسعودصاحب نے حدیث سے صرف'' دوآ دمیوں'' کی بات پکڑ لی کیکن اپنی امارت و مؤقف منوانے کے لئے سیاق حدیث کو بالکل نظر انداز کر دیا اور غلط استدلال کر بیٹے۔

پھریہ بات بھی قابل غور ہے کہ دو چاریا چند ہزارلوگوں کو بیاختیارکس نے دیا کہ وہ باقی لوگوں سے مشورہ کئے بغیر کسی ایک فرد کو پوری امت کا امیر بنالیں، جبکہ اللہ تعالیٰ نے

فرمايا: ﴿ وَأَمُرُهُمْ شُوْرَى بَيْنَهُمْ ﴾ ( الشورى:38)

پھراس بات کی کیا دلیل ہے کہ سلطان کے بغیر کچھاوگوں کے بنائے ہوئے''امیر'' کو وه تمام اختیارات بھی حاصل ہو جائیں جواسلام میں امام یعنی خلیفہ کو حاصل ہیں ، پھران چند لوگوں کے''امیر''ہونے کی وجہ سے وہ اقترار وسلطان کے بغیر ایساامیر بن جائے کہ جس کی بیعت نه کرنا، اُس سے علیحدہ رہنا، جاہلیت کی موت کا سبب بنے ، جور جسر ڈفر نے کی تشریح کے مطابق کفر کی موت ہے۔ ہر گر نہیں بیتو پوری امت مسلمہ کا مسلہ ہے۔ صحابه کرام ری کانڈم کے تنہج کی مخالفت:

پھر دوچارلوگوں کامل کرکسی فر د کو پوری امت کا امیر مقرر کر دیناصحابہ کرام ڈیاڈٹٹر کے منبج کے بھی صریح خلاف ہے۔ دیکھئے سیدناعمر فاروق ٹھاٹیڈا پنے دورخلافت میں حج کے لئے مکہ تشریف لے گئے تھے، ان دنوں میں کسی نے بیے کہد دیا کہ جب عمر والنيُؤ فوت ہو گئے تو ہم فلال شخص کی بیعت کرلیں گے،سیدناعمر ڈاٹنٹُؤ کو جباس بات کی اطلاع دی گئی تو ان کار د عمل کیا تھا؟ مسعود صاحب ہی ہے س لیں ،لکھا ہے:'' حضرت عمر ڈٹاٹٹڈاس بات کوس کر بہت غضبناک ہوئے اور فر مایا: 'ان شاءاللہ شام کے وقت میں کھڑے ہوکر ( تقریر کروں گا اور) تمام لوگوں کوایسے لوگوں سے ہوشیار کروں گا جواُمو رِخلافت کوغصب کرنا چاہتے ہیں'' حضرت عبدالرحمٰن دلائماً كہتے ہيں'' میں نے كہا: اے امير المؤمنین ایسانہ لیجئے كيونكه بير فج كا موقع ہے۔ جاہل اور رذیل ہرفتم کے لوگ یہاں جمع ہیں ، جب آپ تقریر کرنے کھڑے ہوں گے تو یہی لوگ آپ کے قریب ہوں گے۔ مجھے ڈرہے کہ اڑانے والے اس کواڑا کر 🔷 اس کی حفاظت نہ کریں اور جہاں اسے رکھنا جاہیے وہاں نہ رکھیں .....لہذا آپ اتنا انتظار كرين كه مدينة بيني جائين، كيونكه مدينه داراتهجرة والسنة بوبال آپ مجھداراوراہل شرف آ دمیوں کو چن کراُن کے سامنے جو کچھ کہنا ہو کہیں تا کہ اہل علم آپ کی بات سن کراُس کواُس كِحُل پِررَهين \_''حضرت عمر رُثالِثَيُّ نے (اس مشورہ کوقبول فر مالیااور ) فرمایا''اللہ کی قشم میں مدينه مين سب سے سے پہلے يہي تقرير كرول گا۔ '(تساريخ الاسسلام والسسلمين ص 722بحواله صحيح البخاري)

ذراغور سيجة إسيدناعمر والنيُّؤنة جس بات برناراضي كااظهار فرمايا اورفوراً اس كي تلافي کرنا جاہی وہ کیا بات تھی؟ یہی کہ سیدنا عمر ڈاٹٹؤ کی وفات کے بعد'' خلیفہ کی عدم موجودگی'' میں کسی کو'' خلیفہ'' بنا کراس کی بیعت کرلیں گے،جبیبا کہ مسعود صاحب اوران کے بنائے ہوئے فرقہ کےلوگ بھی اس غلوفہی میں مبتلا ہیں کہ الیی صورت میں'' دوآ دمی خود کسی کوامیر بنالیں''! بلکہاس بات کو حدیث سے ثابت کرنے کے دریے ہیں۔ لیکن سیدنا عمر ڈالٹیُؤتواس بات کوس کر ناراض، بقول مسعود صاحب غضبناک ہوئے ، پھر سیدنا عبدالرحمٰن بن عوف ڈاٹٹیًا نے ان کی ناراضی کود کیچے کریٹہیں فر مایا کہ امیر المومنین! آپ کا غصہ بے جاہے یہ بات تو حدیث سے ثابت ہے، بلکہ نھیں مشورہ دیا کہ آ ب اس بات کی تر دید ضرور فرما کیں لیکن بیہ مناسب مقام نہیں، یہاں جس قدرلوگ جمع ہیں سب کی ذہنی سطح کیسا نہیں،اس کے لئے مدينه طيبه ہي مناسب رہے گا۔ پھرمدينه طيبہ پہنچ كرسيدنا عمر رالنيُّؤ نے جو خطبه ديا أس كالبحض حصة مسعودصا حب كقلم سے ملاحظه يجئي ، لكھا ہے:

" حضرت عمر والنفية كالهم خطبه: حضرت ابن عباس والنفية كبيته بين كه ذوالحجه كآخر ميس ہم مدینہ پہنچ جب جمعہ کا دن ہوا تو میں آفتاب کے ڈھلتے ہی جلدی ہے مسجد پہنچا۔ میں نے سعید بن زیدر ٹاٹنڈ کومنبر کے پاس بیٹے ہوئے پایا، میں بھی اُن کے پاس جا کر بیٹھ گیا۔ تھوڑی دیر بعد حضرت عمر ڈالٹیُّ تشریف لائے .....حضرت عمر ڈالٹیُّ منبر پر آ کر بیٹھ گئے۔ جب موذن اذان دیکرخاموش ہو گئے تو حضرت عمر ڈلٹنڈ کھڑے ہو گئے،اللہ کی حمد وثنابیان کی پھر فرمایا أما بعد ..... مجھے پی خبر ملی ہے کہتم میں سے بعض آ دمی پیرکہتا ہے کہ اگر عمر ڈٹاٹنڈ مرگئے تو میں فلال شخص کی بیعت کر اوں گا اور (خبر دار ) کوئی شخص بیے کہہ کر فریب نہ دے کہ حضرت ابوبکر ڈاٹٹۂ کی بیعت بھی تو یکا یک بغیر مشورہ کے ہوئی تھی اور اس کا انجام بخیر ہوا (لہذا بغیر مشورہ کے ہماری اس بیعت کا انجام بھی بخیر ہوگا) بے شک ابو بکر ڈاٹٹی کی بیعت یکا یک ہی ہوئی تھی لیکن اللہ نے اس کی برائی سے (سب کو ) بچالیا ( یعنی یکا یک بیعت کر علم کینے سے جن خدشات کا خطرہ تھاوہ ظہور پذیر نہیں ہوئے )تم میں کوئی ایسانہیں ہے جس میں

ا بوبكر رُلِيَّتُهُ جيسى فضيات ہو۔( تاریخالاسلام ص723)

سيدناعمر وللفيُّ ن اس كے بعد خطب ميں ارشا وفر مايا: " مَنْ بَايَعَ رَجُلًا عَنْ غَيْرِ مَشْوَرَةٍ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ فَلَا يُبَايَعُ هُو وَ لَا الَّذِيْ بَايَعَهُ تَعِزَّةَ أَنْ يُقْتَلا . " ( صحيح البخاري:6830)

مسعودصاحب نے ترجمہ کیا:

''اب جس کسی شخص نے مسلمین کے مشورہ کے بغیر کسی دوسر یے مخص کی بیعت کر لی تواس کی اوراس کے متبع کی بیعت نہ کی جائے۔خصوصاً اس اندیشہ سے بھی ان کی بیعت سے گریز کیا جائے كەوە دونون توبېر حال قىل كردىي جائىنگە ـ " (تارىخ الاسلام 123)

خطبہ کے آخر میں دوبارہ سیرناعمر ڈاٹٹؤٹنے یہی بات ارشاد فرمائی۔ جسے مسعود صاحب نے نقل کرتے ہوئے بین القوسین پیشر سے لکھی۔

'' وہ دونوں قتل نہ کر دیئے جائیں'' (اور وہ بھی خطرہ میں مبتلا ہوجائے ،اس لئے کہ مشورہ 🥻 سے نتخب کر دہ امیر کے ہاتھ پر جب بیعت ہوجائے تو پھر بھی وہ مخص جس نے بغیر مشورہ بیعت کی تھی اور وہ جس کے ہاتھ پر بیعت کی گئی تھی دونوں اپنی ضد پر رہیں تو ازروئے قانونِ اسلامی و قُلْلَ کردئیے جائیں گے۔'' (حوالہ بالہ ص725)

واضح رہے کہ یہ سیدنا عمر ڈلٹھی کی انفرادی رائے نہیں بلکہ انھوں نے خطبہ میں صحابہ کرام ڈٹائٹڑ کے سامنے اس معاملہ میں اسلامی طریقہ و قانون کو واضح فرمایا اور کسی نے ان 😞 کی مخالفت نہیں گی۔

ا گر کوئی رجسڑ ڈ فرقہ پرست یہ کہے کہ بہتو سیدنا عمر ٹاٹٹیُ کا قول ہے مرفوع حدیث نہیں، توسنیے رجسر ڈفرقہ پرستوں کے امام ثانی محداشتیاق صاحب نے لکھاہے:

''غلطهٔمی: صحابه کرام خیانیُمْ کی صحیح سند سے ثابت شدہ روایات اور واقعات دلیل کے طور پرپیش کئے جاسکتے ہیں بشرطیکہ وہ کسی مرفوع حدیث کے خلاف نہ ہوں۔

ازالہ: ہمیں شاہ صاحب کی بات سے اتفاق ہے ، اس سلسلہ میں کچھ دلائل ملاحظہ 🖊



فر مائیئے۔حضرت عبداللہ بن مسعود رٹاٹنڈ کہتے ہیں:''اللہ تعالیٰ نے لوگوں کے دلوں کی جانچ یر تال کی چرمحمہ مناشیم کو منتخب کیا ...... چران کے بعد لوگوں کے دلوں میں دیکھا اور آپ کے اصحاب کومنتخب کیا۔ پھران کواینے دین کا مددگار بنایا اوراپنے نبی مَثَاثِیمٌ کا وزیر بنایا۔ پھرجس چیز کومومنین اچھاسمجھیں بس وہ چیز اللہ کے نز دیک اچھی ہے اور جس چیز کومؤمنین براسمجھیں وه چیز الله کے زوکیک بھی بری ہے۔'(رواہ البغوي في شرح السنة 214/1و اخرجه أحمد و إسناده حسن ، تحقيق كافقدان 49)

وقارصاحب کی بات کو "غلط فہی" قرار دینے کے باوجود اشتیاق صاحب نے اس سے ا تفاق ہی کیا بلکہ برعم خوداس بات کے کچھ دلائل بھی نقل فر مادیے، ہم عرض کر چکے ہیں کہ تھمنڈو نخوت کے شکار بیر جسڑ ڈفرقہ پرست سی کی درست بات کوبھی مشکل سے تعلیم کرتے ہیں۔ الغرض كسى صحابي وللغنَّهُ نے سيد ناعمر وللغنَّهُ سے بينهيں كہا كه جب خليفه فوت ہو گئے توان کی عدم موجودگی میں'' دوآ دمی خود کسی شخص کوامیر بنالیں گے تو وہ امیر بن جائے گا، یہ بات حدیث سے ثابت ہے، پھراس کی بیعت واطاعت پوری امت پر لازم ہوجا ئیگی ،جیسا کہ رجسر ڈ فرقے کا خیال ہے یاان جیسے دوسرے خلیفہ پارٹی والوں کا۔ جی نہیں کسی صحابی نے الیا قطعاً نہیں کہا۔ گویا سیدنا عمر ڈاٹنٹ کی بات سے اتفاق کیا، پھر خودمسعود صاحب نے جو تشریح کی اُس کے مطابق بیقول اسلامی قانون کا بیان ہے۔ پھر بیتو مسعود صاحب کے تناقضات میں سے ایک تناقض ہے کہ اس کے باوجود بعد میں وہ یہ بات لکھ گئے کہ'' دوآ دمی ِ خود کسی کواپناامیر بنالیں'شاید جماعتی مجبوری کی وجہ ہے۔

حدیث سے الٹا نتیجہ اخذ کرنا: اب یہ بھی دیکھ کیجئے کہ مسعود صاحب نے سیدنا ابوذر ڈٹاٹنئ سے مروی حدیث کوشلیم کرنے کے بجائے کس طرح اس سے الٹانتیجہ برآ مدکیا، چنانچیکھاہے: ''دوآ دمیوں کے امیر کے پاس نہ کوئی حکومت ہوگی اور نہ فوج اس حال میں بھی اس کی اطاعت فرض ہوگی۔'' کہاں سے فرض ہوگی جبکہ وہ کمزور ہونے کی وجہ سے امیر میں بنید سے بنید سے اس بن ہی نہیں سکتا۔اگر وہ حدیث کی مخالفت کرتا ہوا، امیر بن جائے تو بجائے اس کی اصلاح

کے اُسے سمجھانے کے مسعود صاحب اُس کی اطاعت فرض کررہے ہیں۔کہیں اس لئے تو نہیں کہ خود جناب بھی کمزورامیر رہے،اوراپنی مثال'' بی اے'' کے طالب علم کے مقابلہ میں تیسری جماعت کے طالب علم کی طرح بیان کی ۔ پھر بڑی سادگی کا اظہار کرتے ہوئے یہ بھی لکھ گئے کہ 'اگر فرض نہ ہوتو کوئی ذمہ داری ہے جس سے ڈرایا جارہا ہے۔''

گزشتہ سطور میں ہم پوری حدیث نقل کرآئے ہیں دیکھ کیجئے حدیث میں تو کمزور کوامیر بننے سے اس لئے منع کیا گیا ہے کہ امارت ایک بھاری ذمہ داری ہے، اس ذمہ داری سے ڈرایا جارہا ہے کہ جوان ذمہ داریوں کوا دانہیں کرسکتا قیامت کے دن بیاس کے لئے ندامت کا باعث بن جائے گی الیکن مسعود صاحب مطلب برآ ری کے لئے اسی حدیث سے امیر اور امارت کی ذمہداری واضح کرنے کے بجائے مامورین کی اطاعت کوذمہداری بنابیٹے۔ گویا جس حدیث میں 'امارت کے خواہش مندول'' کے لئے ہدایت ورہنمائی تھی اس کو مامورین کے لئے باور کرانے کی کوشش کی۔ بہر حال رجٹر ڈیرست سن لیں کہ ذمہ داریاں'' امیر کے فرائض اوررعایا کے حقوق' میں نہ کہ مامورین کا اطاعت کرنا۔

اتنی می بات تو مسعود صاحب بھی سمجھ سکتے تھے کیکن اپنی رجسٹر ڈ جماعت وامارت کے دفاع میں اس تحن سازی پر مجبور ہوئے۔ یہی وجہ ہے کہ حدیث سے ثابت ہونے والی بات '' کمزورآ دمی جوامارت کے فرائض ادانه کر سکے وہ امیر نہ بنے'' کا ذکر تک نہیں کیا، چونکہ ان كى خودساختە جماعت وامارت كوخطرە تھا۔واللّٰداعلم وعلمه اتم

دوسری صورت میں مسعود صاحب نے دوسری مثال' امیر سفر'' کی پیش کی۔عرض 🧇 ہے کہ اس سلسلہ میں پیش کی جانے والی تمام مرفوع روایات ضعیف ہیں۔تفصیل کے لیے و يكيحة استاذِ محتر مفضيلة الشيخ حافظ زبيرعلى زئى رحمه الله كامضمون ' امارت ِسفر كاحكم اور كاغذى متنظيمين" (الحديث:53ص17-13، نيزتوشيخ الاحكام:15ص648-648)

اگرموقوف روایت سے استدلال کیا بھی جائے تو امیر سفر اور عام امیر کے احکام مختلف ہیں۔امیر سفر کی نہ تو بیعت ہوتی ہے نہ وہ شرعی سزائیں ہی نافذ کرسکتا ہے۔اس پر 37 قیاس کرکے بوری امت کا امیر بنانا کیسے درست ہوسکتا ہے؟

## ابومحر نصيرا حركاشف

## سيدناخالد بن الوليد والله عنه كي طرف منسوب ايك مشهور روايت

غيرثابت قصے

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ وَ الصَّلوةُ وَالسَّلامُ عَلى رَسُوْلِهِ الْأَمِيْنَ، أَمَّا بَعْدُ: عوام الناس کے ہاں سیدنا خالد بن ولید ڈاٹٹی کے حوالے سے ایک روایت مشہور ہے كەلكىڭخى نىي كرىم مَاللَيْم كى خدمت اقدس مىں حاضر ہوكر سوال نما خواہشات كا اظہار كرتا ہےاور جواب پاتا ہے۔

اس كا حواله كنز العمال ازعلى المتقى الهندى پیش كياجا تا ہے، بعد ازاں خاموثى ہى ہے۔ بیروایت کنز العمال (129/16-127رقم 44154) میں موجود ہے۔

كنزالعمال علامه سيوطى كى كتب الجامع الصغير، الجامع الكبيراورجع الجوامع وغيره كتاب

بيروايت جمع الجوامع (352-352 رقم: 10953) كى مندخالدېن الوليد رايشونيس موجود ہے۔علامہ سیوطی لکھتے ہیں:

"وجدت بخط الشيخ شمس الدين بن القماح في مجموع له عن أبي العباس المستغفري قال :قصدت مصر أريد طلب العلم من الإمام أبي حامد المصرى والتمست منه حديث خالد بن الوليد فأمرني بصوم سنة، ثم عاودته في ذلك فأخبرني باسناده عن مشايخه إلى خالد بن الوليد قال : جاء رجل إلى النبى صلى الله عليه وسلم فقال : إنى سائلك عما في الدنيا والآخرة، فقال له :سل عما بدا لك. "

💠 میں نے شخ سمس الدین ابن القماح کے مجموعے میں ان کے خط سے لکھا ہوا دیکھا 38 كدابوعباس متعفرى لكھتے ہيں؛ ميں نے ابوحامد مصرى سے حصول علم كے ليے مصر كا قصد كيا،

میں نے ان سے (سیدنا) خالد بن ولید رہائٹی کی حدیث جاہی تو انھوں نے ایک سال روزے رکھنے کا کہا۔ پھر میں (روزے رکھنے کے بعد بار بار) ان کے یاس گیا تو انھوں نے ا پنی سند سے اپنے مشائخ سے سیدنا خالد بن ولید دلائفۂ تک حدیث بیان کی کہ ایک آدمی رسول الله مَنْ اللَّهِ مَن يَا اوركها كه مين آپ سے دنيا اور آخرت (كے امور) سے متعلق سوال كرنا جا بهتا هول تورسول الله مَا لَيْزُمْ نے فرمایا: جو یو چصنا جا ہتے ہو یو چھو ..... الخ

اس روایت کوشمس الدین ابن القماح نے بیان کیا ہے۔ان کے بارے میں حافظ وجي رحم الله في المام العلامة شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن ابراهيم بن حيدرة بن على القرشي المصري الشافعي .....

نيز لكهة بين: "وكان آية في حفظ القرآن الكريم و في الذكاء مشكورا ﴿ في الفتاويٰ..... و جمع مجاميع مفيدة " (تاريخ الإسلام (330/53-239رقم: 🎝 1109) سير اعلام النبلاء (الجزء المفقود ص550رقم: 6815)

يمى بات صلاح الدين الصفدى نے الوافی بالوفيات (106/2-105 رقم:514) میں بیان کی ہے۔اوراعیان العصرواعوان النصر (268/4-267) میں بیاضافہ کیا ہے: "وجاد بالعلم، فأجاد، .....ولياليه وأيامه بالعدل مجدده، وهو آية في الحفظ الذي لا يحكيه فيه نظير ، ولا يضبطه فيه حوزة ولا حظير"

ان كمزيد فصلى حالات ك ليوركيك: ذيل التقييد في رواة السنن والأسانيد لأبي الطيب المكي الحسني (34/1-33) الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة لابن حجر ( 303-303) طبقات الشافعية الكبرى للسبكي ( 57/5-56رقم: 1303، و كان من شيوخه)، شذرات الذهب لابن العماد الحنبلي (132/6-131)اورحسن المحاضرة للسيوطي 39 (426/1رقم: 159)



تاریخ ولادت656 ہجری اور تاریخ وفات 741 ہجری ہے۔

وسرے راوی ابوالعباس المستغفر ی کے بارے میں حافظ ذہبی لکھتے ہیں:

"الإِمَامُ، الحَافِظُ، المُجَوِّدُ، المصَنِّفُ، أَبُو العَبَّاسِ جَعْفَرُ بنُ مُحَمَّدِ بنُ المُعْتَزِّ بنِ مُحَمَّدِ بنِ المُسْتَغْفِرِ بنِ الفَتْح بنِ إِدْرِيْسَ المُسْتَغْفِرِيُّ ، النَّسَفِيُّ .... وَكَانَ مُحْدِّثَ مَا وَرَاء النَّهر فِي زَمَانِهِ."

اور تـذكرة الحفاظ (1102/3) مين الصحة بين: "وكـان صدوقًا في نفسه لكنه يروى الموضوعات في الأبواب ولا يوهيها."

لینی وہ فی نفسہ صدوق ہیں لیکن موضوع روایات ان کا حکم بیان کیے بغیرروایت کرتے تھے اورتاریخ اسلام (365-364) میں ہے: "وہو صدوق، لکنّه یروی الموضوعات و لا يكتبها."

نيزوكيك الانساب للسمعاني ( 286/5) اور شذرات الذهب لابن العماد الحنبلي (250/3-249)

اوراس ميس ميك "قال ابن ناصر الدين: كان حافظا مصنفا ثقة مبرزا على أقرانه لكنه يروى الموضوعات من غير تبين. "

آپ350 ہجری میں پیدا ہوئے اور 423 ہجری میں فوت ہوئے۔

🗘 الامام ابوحامدالمصرى، اس كے حالات نہيں ملے۔ آگے سيدنا خالد بن وليد ﴿اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّا اللَّالِيْمُ اللَّلْحِلْمُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللل تک ساری سند مجہول رواۃ سے ہے۔واللہ اعلم

اس روایت کی سند میں ابن القماح اور المستغفر ی کے مابین تین صدیوں کا فاصلہ ہے اورآ کے کی سند میں مجاہیل ہیں، لہذا بیسند موضوع ہے۔

اس کی دوسری سندالاربعون البلدانیة میں اس طرح ہے:

"أَنَا الشَّيْخُ الإِمَامُ مُفْتِى الْأَئِمَّةِ رَئِيسُ الْأَصْحَابِ أَبُو الْمَحَامِدِ مُحَمَّدُ بْنُ أُحْمَدَ بْنِ أَبِي سَعْدِ بْنِ أَبِي الْخَطَّابِ الْبُخَارِيُّ، إِمْلاءً، ثنا أَبُو الرَّضِيِّ

مُحَمَّدُ بْنُ مَحْمُودِ بْنِ عَلِيٍّ الطِّرَازِيُّ، أَنا أَبُو مُحَمَّدٍ مَسْعُودُ بْنُ الْحَسَنِ الْكِسَائِيُّ، ثنا أَبُو الْقَاسِمِ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ ، إِمْلاءً ، ثنا أَبُو الْحَسَنِ عَلِيَّ بْنُ أَحْمَدَ السَّنْكَبَاثِيُّ، ثنا أَبُو إِسْحَاقَ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْخَطِيبُ، ثنا أَبُو يُـوسُفَ أَحْـمَـدُ بْنُ قَيْسٍ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ مُوسَى بْنِ رَجَاءٍ، ثنا أَبُو زَكَرِيَّا يَـحْيَـى بْنُ عَبَّاسٍ الْهَرَوِيُّ، ثنا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُونُسَ، ثنا زُهَيْرٌ، ثنا مَنْصُورُ ﴿ بْنُ الْمُعْتَمِرِ ، عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ حِرَاشٍ ، عَنْ خَالِدِ بْنِ وَلِيدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، قَالَ : جَاءَ رَجُلٌ مِنْ يَمَنِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاسْتَأْذَنَ عَلَيْهِ فَدَخَلَ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي أَتَيْتُكَ لِتُعَلِّمَنِي جِمَاعَ الْخَيْرِ لَعَلَّ اللَّهَ يَنْفَعُنِي بِهِ ، فَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :سَلْ مَا شِئْتَ "

راویان حدیث کی تفصیل یوں ہے:

- سيدنا خالد بن وليد رفائقة صحابي رسول مَثَاثِيمٌ ميں۔
- ربعى بن حراش: ابو مريم العبسى الكوفي ثقة، عابد مخضرم.

(تقريب التهذيب:1879)

 منصور بن المعتمر : ابن عبد الله السلمي أبو عتاب الكوفي ثقة ثبت . ( تقريب التهذيب: 6908)

💠 زهير: ابن معاوية بن حديج أبو خيثمة الجعفي الكوفي نزل الجزيرة ، ثقة ثبت . (تقريب التهذيب ، رقم:2051)

عبدالله بن يونس: اس راوي كانعين نهيس موسكا

زہیر بن معاویہ کے شاگر دول میں احمد بن عبداللہ بن یونس کا نام ہے۔

د کیھئے تہذیب الکمال وغیرہ ممکن ہے یہ تصحیف ہو۔واللہ اعلم!

ابوذ کریا یجی بن عباس الهروی: اس کاتر جمه نبیس ملا۔



💠 محد بن موسیٰ بن رجاء: اس کا بھی ترجمہ نہیں ملا۔

الأنساب للسمعاني ( 12/5) اللباب في تهذيب الأنساب لابن الاثير ( 237/2) الأماكن للحازمي (ص 792رقم: 721) معجم البلدان للحموي ( 428/4) الاكمال لابن ماكولا ( 141/7) اورتوضيح المشتبة لاب ناصر الدين (266/7) كتبرجال مين ابوجعفر محدين موسى بن رجاءا لكارزني كا ترجمہ ملتاہے جس کی وفات 370 ہجری ہے بال کی ہے۔

- ♦ ابویوسف احمد بن قیس: ترجمهٔ بین ملا۔
- ♦ ابواسحاق بن ابرابيم الخطيب: إسحاق بن إبراهيم الخطيب اس كاذكر حافظ ضياء الدين المقدى في المنتقىٰ من مسموعات مرو (63) میں کیا ہے۔اس کےعلاوہ حالات مہیں ملے۔
- ♦ ابوالحن على بن احمالسنكبا أن: علي بن أحمد بن السربيع بن شافع

امام سمعانی نے کہاہے:

"أحد الأئمة الزهاد المشهورين بسمرقند.(الأنساب (323-322) اوران کی تاریخ وفات 452 ہجری ذکر کی ہے۔ امام ذہبی نے سن 452 ہجری کی وفیات میں ان کاذکر کیا ہے۔

(تاريخ الإسلام 329/30)

نيزوكي إكمال الإكمال لابن نقطة ( 543/3 ، رقم: 3683) معجم البلدان (268/3)

حافظ ضياء المقدى في الإمام الزاهد كهاب المنتقى من مسموعات

أبو القاسم عبد الله بْن عُمَر بْن محمد بْن أَحْيَد، الكُشاني،

الخطيب ثقة، إمام، مشهور. (تاريخ الإسلام للذهبي 61/35) اكثر جكه نام عبيدالله بن عمر ذكر ب، وه بهي ثقه بين و يكفئ سير أعلام النبلاء (268/19) تاريخ الإسلام (65/35) الانساب للسمعاني (74/5) دونوں کی تاریخ وفات 502 ہجری ہے۔واللہ اعلم!

 ابو محمسعود بن الحسن الكسائى: اس كتاب كى حديث (28) ميس يول ہے: أَبُو سَعِيدٍ مَسْعُودُ بْنُ الْحُسَيْنِ الْكُشَّانِيُّ الْخَطِيبُ.

مافظ سمعانى في الكرام المعالى مسعود بن الحسن بن حسين ابنُ مُحَمَّدِ الكشاني، كان إماما فاضلا، حسن السيرة، وكان يروى عن أبى القاسم عبيد الله بن عمر الخطيب. (الأنساب 73/5)

اورتارت کوفات 540 ہجری ذکری کی ہے۔

نيزوكيك تبصير المنتبه بتحرير المشتبه لابن حجر (1217/3)

ابوالرضی محمد بن محمود بن علی الطرازی:

عافظ ذہبی نے عبد الرحیم بن سمعانی کا قول نقل کیا ہے: "کیانَ إمامًا فاضلًا، مبرِّزًا، ورِعًا، تقيًّا.") تاريخ الإسلام (413/39)

اور 570 ہجری کی وفیات میں ذکر کیا ہے۔

نيزوكيك المشتبة في الرجال للإمام الذهبي (ص 420) طبقات الشافعية الكبرى للسبكي ( 541/3رقم: 703) الوافي بالوفيات لصلاح الدين الصفدي (279/4رقم: 1956) اورطبقات الشافعيين لابن كثير (ص671).

ابوالمحامد محربن احمربن الى سعد بن الى الخطاب البخارى:

عافظ وَبِي لَكُتِ بِين: الشَّيْخُ، الإِمَامُ، العَلَّامَةُ، شَيْخُ الحَنفِيَّةِ، جَمَالُ

# سرز مین شام کے فضائل سیح احادیث کی روشنی میں

الحمد لله ربّ العالمين والصّلوة والسّلام على رسوله الأمين، أما بعد:

آج کل ملک شام کے اہل حق ظلم و ہر ہریت کا شکار ہیں، کیکن اس کے باوجود تو حید و سنت کے بیر پروانے استقامت کا پہاڑ ثابت ہورہے ہیں۔اللدربالعزت ان کی خاص نصرت ومد دفر مائے۔ آمین

سرزمین شام کےان حالات کے پیش نظراوراہل حق کو باہمت رکھنے کی غرض سے چند تصحیح وحسن احادیث پیش خدمت ہیں:

(١) ....سيدنا عبدالله بن عمر والنجئاس روايت ب كه نبي كريم مَثَالِيَّا نِهُ فرمايا: "الله! ہمارے شام میں برکت فرما۔اے اللہ! ہمارے یمن میں برکت فرما۔لوگوں نے عرض کیا: 🗼 ا الله كرسول! اور بهار يخبر مين بهي؟ آپ مَاليَّيْمُ في فرمايا: "ا الله! بهار عشام میں برکت فرما، اے اللہ! ہمارے یمن میں برکت فرما، تو انھوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! ہمار نے خدمیں بھی؟ (راوی کہتے ہیں:)میرا خیال ہے کہ آپ نے تیسری بار فرمایا: "وہاں زلز لے اور فتنے ہوں گے اور وہاں سے شیطان کا سینگ نکلے گا۔'' (صحیح بخاری:۱۰۳۷،۷۰۳) تنبیه :..... یہال نجد سے مرادعراق ہے، جیسا کدوسری تی احادیث میں اس کی

وضاحت موجود ہے۔ (دیکھے:مسند احمد: ۲/۱۶۳ ح: ۱۳۰۲ وسندہ صحیح۔ المعجم الكبير للطبراني: ١٢/ ٣٨٤\_ ح: ١٣٤٢٢ وسنده حسن)

(٢) ....سيدنا زيد بن ثابت والنفؤ سے روایت ہے كه رسول الله طالیو الله عالیوا نفر مایا: "شام (والوں) کے لیے خوت خری ہے۔ ''ہم نے کہا: کس چیز کے سبب؟ اے اللہ کے رسول! آپ مَنْ اللَّهُ فِي مِنْ اللَّهِ مِنْ كُفِر شَتْ اللَّهِ إِلَيْ يَهِ يَلِكُ مُوتَّ بِينَ " (سنن ترمذی: ٣٩٥٤، مسند احمد ٥/ ١٨٤، ١٨٥، وسنده حسن)

(٣)....سيدناعبدالله بن عمرو بن العاص وللشيئ سے روایت ہے کہ رسول الله عَلَيْمُ فِي مُعْ اِيا: '

الدِّيْنِ، أَبُو المَحَامِدِ مَحْمُوْدُ بنُ أَحْمَدَ بنِ عَبْدِ السَّيِّدِ البُّخَارِيُّ، الحَصِيْرِيُّ، التَّاجِرِيُّ، الحَنفِيُّ.

اورتاریخ وفات 636 ہجری ذکر کی ہے۔

نيزوكيك تساريخ الإسلام ( 309/46) البداية والنهاية (252-153/13) اور الجواهر المضية لابن أبي الوفاء (155/2).

دوسری سند میں بھی مجہول راوی ہیں، لہذا بیسند بھی ضعیف ہے۔

ثابت مواكه يروايت موضوع يا سخت ضعيف ٢٠ والله تعالى أعلم! فأمَّالغ: مفتى اعظم سعودى عرب ساحة الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن بازرحمه الله سے اس حدیث کے بارے میں سوال ہوا تو انھوں نے کنز العمال کے حوالے سے ذکر کرنے ك بعدكها: "والحديث المذكور موضوع ورواته مجاهيل، وكأن واضعه

جمع متنه من الأحاديث الصحيحة ومن بعض كلام أهل العلم وبعض ألفاظه منكرة لا توافق الأدلة الشرعية، ولا ريب أن العمدة فيما ذكره

في هذا الحديث هو ما دلت عليه الأحاديث الصحيحة ، أما هذا المتن

فلا يعتمد عليه ولا يحتج به؛ لأنه ليس له إسناد صحيح، والله ولي

لینی ندکورہ روایت موضوع ہے اور اس کے راوی مجہول ہیں۔اس کے گھڑنے والے نے اس کامتن صحیح احادیث، اہل علم کے کلام اور منکر الفاظ جوادلہ شرعیہ کے موافق نہیں کو جمع کر کے بیان کیا ہے۔اس میں کوئی شک نہیں کہاس روایت کی اچھی با توں پر دیگرا حادیث صحیحہ دلالت کنال ہیں۔ مگراس کا (سارا)متن ،اس پراعتاد نہیں کیا جاسکتا ہے اور نہاس سے دلیل ہی پکڑی جاسکتی ہے، کیونکہاس کی سندھیجے نہیں اوراللہ تعالی ہی تو فیق دینے والا ہے۔ 44 ( مجموع فتاوي العلامة عبد العزيز بن باز رحمه الله 326/26-321)

''میں نے (خواب میں) کتاب کا ایک ستون دیکھا جومیرے تکیے کے نیچے سے نکلا، پھر میں نے دیکھا کہ وہ بلندنور ہے جوشام کی طرف جارہا ہے۔ یا در کھو! جب فتنے بیا ہوں گے تو ايمان شام مين بوگا ـ " ( دلائل السنبوة للبيه قى ٦ / ٣٩٣ ح: ٢٨٠٧ ، جزء ابى العباس الاصم: ٥١، طبع دار البشار، وسنده حسن - نيزوكي المستدرك للحاكم: ٤/ ٥٠٩)

(4)....سيدنا ابن حواله والنفؤ سے روایت ہے كه رسول الله مَثَالَيْمُ نے فرمایا: "عنقریب معاملہ یہ ہوجائے گا کہتم مختلف گروہوں اور لشکروں میں جمع ہوجاؤ گے۔ایک لشکر شام میں ہو گا، ایک بمن میں اور ایک عراق میں ۔'' ابن حوالہ ڈلٹٹؤ نے فر مایا: اے اللہ کے رسول! اگر میں ان حالات کو پاؤں تو آپ میرے لیے جگہ نتخب فرمادیں ( کہ کہاں پناہ پکڑلوں؟) آپ مُناتِیْاً نے فرمایا: '' ملک شام کواختیار کرنا کیونکہ وہ اللہ کی زمین میں بہترین (قطعہ) ہے۔اللہ تعالی ا ہے پیندیدہ بندوں کو یہاں (جمع) فرمادے گا، کیکن اگرتم اس کا انکار کروتو اپنے یمن کواختیار كرنا ، اوراييخ كنوؤل اور تالا بول كا يانى بينا ـ بشك الله تعالى في مجص شام اورشام (ميل حق )والول کی ( فتنول سے حفاظت کی ) ضانت دی ہے۔'' ( سے نین ابسی داود : ۲٤۸۳ ، مسند احمد ٤/ ١١٠ ، وسنده صحيح)

(۵) ..... بهزين حكيم اين والداوروه اين دادات روايت كرت مين كه مين نع عرض كيا: اےاللہ کے رسول! آپ مجھے کہاں کا حکم دیتے ہیں؟ آپ ٹُلٹیٹِ نے فر مایا:''اس طرف'' اوراین باتھ سے شام کی طرف اشارہ کیا۔ (سنن ترمذی:۲۱۹۲ ، وسندہ حسن) (٢) ....سيدنا عبدالله بن عمر ر النجياس روايت بي كدرسول الله مَا لِيَيْمُ في مايا: "عنقريب قیامت سے پہلے حضرموت (ایک شہر) یا حضرموت کے سمندر کی جانب سے آگ نکلے گی، جولوگوں کو جمع کرے گی۔' صحابہ کرام شائنہ نے بوچھا: اے اللہ کے رسول! پھرآپ ہمیں کیا حَكُم دیتے ہیں؟ آپ مُثَاثِیُمُ نے فرمایا: ' شام کولازم اختیار کرنا۔''

کے (سنن ترمندی: ۲۲۱۷، مسند احمد ۲/ ٦٩، یخی بن ابی کثر نے ساع کی تقریح کردی ہے، 46 و کیمئے: مصنف ابن ابی شبیة ۷/ ٤٧١ ، مسند ابی یعلیٰ ۹/ ۲۰۰۵ - ۵۵۱ و سنده صحیح)

(٤) ....سيدنا سلمه بن نفيل الكندى والنفؤ سے روایت ہے كه میں رسول الله مَالَيْدَا كے ياس بیٹے ہوا تھا، تو ایک آ دمی نے کہا: اے اللہ کے رسول! لوگوں نے گھوڑ وں میں رغبت رکھنا چھوڑ دی اور ہتھیار بھی چھوڑ دیئے اور کہتے ہیں: اب کوئی جہادنہیں، جنگ موقوف ہوگئی ہے۔ رسول الله مَنْ يَنْ إِنْ فِي السَّخْص كى طرف چره مبارك كيا اوراور فرمايا: "وه لوك غلط كهتم بين، ابھی ابھی ( حکم ) قبال آیا ہے۔میری امت میں سے ایک گروہ ہمیشہ حق پر لڑتا رہے گا اور الله تعالی قوموں کے دلوں کوان کے لیے پھیردے گا اور قیامت تک اللہ تعالی ان میں سے انھیں روزی دے گا، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ کا وعدہ آجائے اور قیامت تک گھوڑوں کی پیشانی میں خیرر کودی گئی ہے، اور مجھے وحی کی گئی ہے کہ میری روح بہت جلد قبض کرلی جائے گی اورتم مختلف گروہ ہو کر میری پیروی کرو گے۔تم آپس میں ایک دوسرے کی گردنیں مارو کے۔مومنوں کے شہر نے کی جگداور مرکز شام ہوگا۔ "(المعجم الکبير ٧/ ٥٢ - ٥٧ ٦٣ ، مسند الشاميين للطبراني ١/ ٥٦ ح ٥٧ ، نيزو يكهي: سنن نسائي : ٣٥٩١ وسنده

(٨) ....سيدناعوف بن ما لك الاسجعي والنفيُّ سے روایت ہے كه میں نبي مَثَالَيْمُ كے ياس آيا، آپ کوسلام کہا تو آپ نے یو چھا: معوف ہو؟ "میں نے عرض کیا: جی ہاں،آپ نے فرمایا: ''اندرآ جاؤ'' میں نے کہا جکمل طور پر (اندرآ جاؤں) بعض؟ آپ عَالَيْمَ نے فرمایا:'' بلکہ تممل طور پرآ جاؤ'' آپ مُناتِيَّا نے فر مایا: قیامت سے پہلے کی چیونشانیاں شار کرو۔''

میری موت، عوف رہا نیڈ نے فرمایا: میں رونے لگا یہاں تک که رسول الله مَالَّيْظِ مجھے حِپ کرانے گے، فر مایا: میں نے کہا: ایک۔

۲: بیت المقدس کی فتح۔ میں نے کہا: دو۔

میری امت میں ایک و باتھلے گی جیسے بکریوں کی بیاری قعاص پھیلتی ہے۔کہو: تین

میری امت میں ایک فتنه بریا ہوگا اوراس فتنے کا بہت بڑا بیان کیا۔کہو: حیار۔

تم میں مال کی اتنی فراوانی ہوجائے گی۔ یہاں تک کہسی شخص کوسودیناردیے جائیں گے تو وہ اس پر بھی ناراض ہوگا ۔ کہو: یانچ ،



(9).....سیدنا ابو در داء ڈلٹٹؤ سے روایت ہے کہ رسول اللہ مٹالٹی نے فر مایا:''خونخوار جنگ کے دن مسلمانوں کا مرکز دمشق کی جانب میں موجود مقام''غوط'' ہوگا اور دمشق شام کے بہترین شہروں میں سے ہوگا۔''

(سنن ابی داود: ۲۹۸، مسند احمد ۵/ ۱۹۷، وسنده صحیح)

(۱۰) .....معاویه بن قره این والدیم بیان کرتے ہیں، انھوں نے کہا: رسول الله

منالیّم نے فرمایا: '' جب اہل شام فساد کا شکار ہو گئے تو اس وقت تم میں کوئی خیر نہ ہوگی، میری

امت میں ایک گروہ ہمیشہ مدد کیا جائے گا ان کی مخالفت کرنے والے انھیں کوئی نقصان نہ پہنچا

سکیں گے یہاں تک کہ قیامت قائم ہوجائے گی۔' (سنن ترمذی: ۲۱۹۲، مسند احمد ۳/ سند ابی داود الطیالسی ۲/۲۰۲، وسندہ صحیح)

تنبیہ: .....اس آخری صدیث سے عیاں ہے کہ ثام واہل شام کے جتنے بھی فضائل
و مناقب ہیں ان کے مصداق صرف اہل حق اور طاکفہ منصورہ ہی ہیں، جیسا کہ امام
تر مذی ﷺ نے اس حدیث کے فوراً بعد ہی امام الائمہ امام بخاری ﷺ سے اور وہ اپنے ﷺ
امام علی بن مدینی ﷺ سے بیان کرتے ہیں: " هم أصحاب الحدیث"
موجودہ صورت حال سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے، کیونکہ آج شام کے باسیوں میں
موجودہ صورت حال سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے، کیونکہ آج شام کے باسیوں میں
سے صرف اہل حق کوظلم و جبر کا نشانہ بنایا جارہا ہے، انصیں طرح طرح کی اذبیتیں دی جارہی
عین، ان کے بیج ذبح ہور ہے ہیں ان کے گھر ان پرجلائے جارہے ہیں۔ اے اللہ! شام
کے اہل حق کی نفرت و مدد فرما، اسلام اور اہل اسلام وایمان کوغلبہ عطافر ما۔ رئین

# MONTHLY Al Hadith HAZRO



- 🥮 قرآن وحدیث اوراجماع کی برتری
- 🕾 دين اسلام اورمسلك الل الحديث كادفاع
  - 🛭 سلف صالحین کے متفقہ ہم کا پرچار
- علمى تحقيقى ومعلوماتى مضامين اورانتهائي شائسته زبان
- 🔞 صحابه، تابعین، تبع تابعین، محدثین اور تمام ائمه کرام سے محبت
- 🐵 صحیح وحسن احادیث سے استدلال اورضعیف و مردود روایات سے کلی اجتناب
  - اتباع كتاب دسنت كي طرف والهانه دعوت
- 🤯 مخالفین کتاب وسنت اورابل باطل عِلِم ومتانت کے ساتھ بہترین و بادلائل رد
  - 🐵 اصول حدیث اوراساء الرجال کومد نظرر کھتے ہوئے اشاعت الحدیث
    - 🕸 قرآن وحدیث کے ذریعے سے اتحادِ امت کی طرف دعوت

قارئین کرام سے درخواست ہے کہ '' المنافق '' حضرو کا بغور مطالعہ کرکے اپنی تھی مشور و کا بغور مطالعہ کرکے اپنی تی مشور و کا قدر و تشکر کی نظر سے خیر مقدم کیا جائے گا۔

☑ ishaatulhadith@gmail.com 圖 ishaatulhadith.com ☑ ishaatulhadith ☑ 0300-8663828

